

С именем Аллаха Милостивого, Милующего!

## ⇒روس من القرآحُ

# УРОКИ, извлекаемые из КОРАНА

تاليف

الشيخ صالح بن فوزائ بن عبدالله الفوزائ

Автор книги:

ШЕЙХ САЛИХ ИБН ФАУЗАН ИБН 'АБДУЛЛАХ АЛЬ-ФАУЗАН

(да сохранит его Аллах)

1437 г.х.





Хвала Аллаху, ниспославшему Писание, в котором нет лжи! Свидетельствую, что нет истинного бога, кроме одного Аллаха, у Которого нет сотоварищей, и что Мухаммад — Его раб и посланник. Мир и благословение этому Пророку, его роду и его сподвижникам!

Сострадание и мудрость Аллаха требовали ниспослания Писания, которое разъяснит человечеству все необходимое, и поэтому Всевышний Аллах сделал Свое писание ясным руководством и убедительным доводом для каждого мусульманина. Всевышний помогает людям запоминать его, читать его надлежащим образом и находить благодаря нему прямой путь. Он сказал: «Мы облегчили Коран для поминания. Но есть ли среди вас поминающие?» (54:17). Он ниспослал Откровение на ясном арабском языке и обязался сохранить его и донести до всего человечества. Он помогает богословам правильно истолковывать его аяты и обучать людей его смыслу и содержанию. Благодаря этому одни становятся на прямой путь, а другие лишаются оправдания собственному неверию.

Автором этого прекрасного труда является многоуважаемый шейх Салих аль-Фаузан, да хранит его Аллах. Написанная им книга отличается простым языком и является

4 ПРЕДИСЛОВИЕ

помощником для начинающих мусульман в изучении основ религии. Автор книги уделил особое внимание вопросам единобожия и правильной веры. В самом начале этого труда он вкратце разъяснил смыслы наиболее важных аятов и сур Корана. Он также привел в книге два больших раздела о столпах ислама и столпах веры. Затем шейх посвятил целую главу вопросам многобожия, которое является самым тяжким из грехов. А последняя глава посвящена вопросам призыва, который также является неотъемлемой частью исламской религии.

Я прошу Его сделать этот труд искренним перед Его Благородным Ликом и полезным для всех людей, ведь Он — Щедрый и Великодушный!





### ппый корап о единовожий



С именем Аллаха, Милостивого и Милующего!

#### 1 — ВАЖНОСТЬ ЕДИНОБОЖИЯ

Некоторые люди говорят: «Что это с вами?! Почему вы постоянно уделяете внимание единобожию и так часто говорите о нём?! Почему вы не затрагиваете проблемы мусульман в наши дни, ведь, их убивают, и они вынуждены убегать со своих земель?!»

Единобожие [таухид] — это основа, на которой построена исламская религия. Уделяя внимание единобожию, мы уделяем внимание самому главному. Если мы поразмышляем над Священным Кораном, то увидим, что Аллах разъяснил единобожие в Коране в наиболее полноценном виде. Нет ни одной суры Корана, в которой не говорилось бы о единобожии и о том, что ему противоречит.

Имам ибн уль-Каййим, да помилует его Аллах, указал на то, что весь Коран повествует о единобожии. Ведь, аяты Корана — это:

- либо известия об Аллахе, об Его именах и атрибутах а это и есть указание на то, что Аллах является единственным Господом.
- либо веления поклоняться только лишь Аллаху, у Которого нет сотоварищей, и запрет многобожия а это также единобожие.
- либо веления подчиняться Аллаху и Его посланнику в и указание на запрет их ослушания — а это уже вещи, которые делают единобожие человека полноценным.
- либо известия о тех наслаждениях, которые Аллах уготовил единобожникам в мирской жизни и в жизни Последней, а также известия о страшном наказании, которое ждёт многобожников в мирской жизни и в жизни Последней а это уже известия о том, что ждёт тех, кто исповедовал единобожие должным образом, и тех, кто относился к единобожию небрежно<sup>1</sup>.

Следовательно, весь Коран повествует о единобожии. Если ты поразмышляешь над сурами, которые были ниспосланы пророку до переселения в Медину, то увидишь, что подавляющее их большинство говорит только лишь о единобожии. Ведь, пророк прожил в Мекке 13 лет, призывая к единобожию и запрещая людям многобожие.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> См. «Мадаридж ас-Саликин», 3/468.

Тогда не были вменены в обязанность ни выплата закята, ни соблюдение поста, ни совершение хаджа.

Сообщения о том, что дозволено, а что запрещено, сообщения о взаимоотношениях между людьми, были ниспосланы только после переселения в Медину. В Мекке была вменена в обязанность только молитва, но и её стали совершать незадолго до переселения в Медину.

Именно поэтому, подавляющее большинство сур, ниспосланных пророку до переселения в Медину, повествуют именно о единобожии и это указывает тебе на важность единобожия. Ведь, остальные обязательные предписания стали ниспосылаться только после того, как единобожие прочно утвердилось в сердцах людей. Ведь, деяния не будут приняты без единобожия. Праведные деяния могут быть построены только на единобожии.

Коран указывает на то, что все посланники 🗯 начинали свой призыв именно с единобожия.

Аллах Всевышний сказал:

«И уже Мы отправляли к каждой общине, (которые были прежде,) посланника (повелев ему, чтобы он сказал им): "Поклоняйтесь (только одному) Аллаху и сторонитесь лжебога"»<sup>2</sup>.

А также:

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Сура ан-Нахль, аят 36.

«И не посылали Мы до тебя (о, Мухаммад) ни одного посланника, кроме как только внушив ему, что нет бога [заслуживающего поклонение], кроме Меня [Аллаха]. Так поклоняйтесь же (только) Мне!»<sup>3</sup>

Каждый пророк говорил, обращаясь к своим соплеменникам:

«О, народ мой! Поклоняйтесь (только одному) Аллаху, (ведь) нет для вас другого бога, заслуживающего поклонения, кроме Hero!»<sup>4</sup>

Такими были все посланники, мир им — они начинали призыв с единобожия. Такими являются и последователи посланников, которые призывают к Аллаху и стремятся исправить общество. Ведь, всякий призыв, который не строится на единобожии, потерпит неудачу и не достигнет цели. Всякий призыв, который не заботится о единобожии, погибнет. Все мы видим это и всё это — вещь известная. Если же призывающий сконцентрирует

³ Сура аль-Анбийа, аят 25.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Сура аль-А'раф, аят 59.

свое внимание на единобожии, то он достигнет успеха, с дозволения Аллаха, и принесёт пользу обществу.

Мы не относимся пренебрежительно к проблемам мусульман, напротив, мы переживаем за них, помогаем им и стараемся избавить их от страданий всеми возможными способами. Нам тяжело видеть, как мусульман убивают и изгоняют. Но переживание о проблемах мусульман не проявляется в том, что мы должны собираться вместе и плакать. Мы не должны просто постоянно говорить об этом и писать, кричать и вопить. Поистине, от этого нет никакой пользы.

Как же правильно избавить мусульман от проблем?! В первую очередь, мы должны найти причины, из-за которых мусульмане получают данное наказание. В чём причина того, что враги возымели власть над мусульманами?!

Мы видим, что большинство людей, приписывающих себя к Исламу, на самом деле не придерживаются Ислама, за исключением тех, кого помиловал Аллах. Они всего лишь носят название «мусульмане». Большинство людей, приписывающих себя к Исламу, погубили правильное вероубеждение. Эти «мусульмане» поклоняются кому-то, кроме Аллаха, связывают свои сердца с праведниками и святыми, с могилами и мавзолеями, не совершают молитву, не выплачивают закят, не соблюдают пост, не выполняют вообще никаких обязательных предписаний религии. Таково положение большинства людей, приписывающих себя к Исламу. Они погубили свою религию и Аллах оставил их без помощи.

Самой главной причиной данного наказания стало пренебрежительное отношение к единобожию и совершение большого многобожия. Люди сами не отходят от

многобожия и не порицают других. Если какой-то человек сам не впал в многобожие, то он все равно молчит и не порицает тех, кто впал в многобожие. Более того, они даже не считают эти поступки многобожием.

Если бы мусульмане крепко схватились за свою религию, построили своё вероубеждение на основе Корана и сунне, крепко схватились все вместе за вервь Аллаха, не разделяясь, то с ними бы не случилось то, что случилось.

Аллах Всевышний сказал:

«И, непременно и обязательно, Аллах поможет тому, кто помогает Ему. Воистину, Аллах — Всесильный, Могущественный. Если Мы одарим их властью на земле, они будут совершать молитву, выплачивать закят, велеть совершать одобряемое и запрещать предосудительное. И у Аллаха — завершение (всех) дел»<sup>5</sup>.

Аллах Всевышний указал на то, что помощь придёт только тогда, когда мусульмане станут опираться на вещи, которые упомянуты в этих аятах:

- Необходимо должным образом совершать молитву;
- Необходимо выплачивать закят;

<sup>5</sup> Сура аль-Хадж, аяты 40−41.

- Необходимо приказывать совершать одобряемое;
- Необходимо удерживать от порицаемого.

Где же эти вещи сегодня среди мусульман?! Где молитва у большинства людей, относящих себя к Исламу?! Аллах Всевышний сказал:

«Обещал Аллах тем из вас, которые уверовали и творили праведные деяния, что Он непременно сделает их наместниками на земле, подобно тому, как Он сделал наместниками тех (верующих), которые были до них. И Он непременно утвердит им их религию, которую Он одобрил для них, и Он непременно даст им взамен после их страха безопасность»<sup>6</sup>.

Что же нужно сделать, чтобы это обещание было исполнено?! Аллах далее сказал:

 $«(И это будет при условии, что) они будут поклоняться Мне, не приобщая ко Мне ничего в сотоварищи»<math>^7$ .

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Сура ан-Нур, аят 55.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Сура ан-Нур, аят 55.

Аллах Всевышний указал на то, что власть на земле будет получена только тогда, когда мусульмане начнут поклоняться только лишь Аллаху. Именно это и есть единобожие. Это обещание будет выполнено только для того, кто исповедовал единобожие должным образом, поклоняясь лишь одному Аллаху, у Которого нет сотоварищей.

Поклонение Аллаху — это совершение молитвы, соблюдение поста, выплата закята, совершение хаджа и выполнение всех остальных деяний покорности.

Аллах Всевышний не сказал, что мусульмане просто должны поклоняться Аллаху и на этом всё. Нет, напротив, Он сказал: «(И это будет при условии, что) они будут поклоняться Мне, не приобщая ко Мне ничего в сотоварищи»<sup>8</sup>.

Ведь, поклонение не принесёт никакой пользы при присутствии многобожия. Человек обязан сторониться многобожия, как бы оно не проявлялось, и как бы его не называли.

Многобожие [ширк] — это посвящение какого-либо своего поклонения кому-то, помимо Аллаха Всевышнего.

Правильное вероубеждение и праведные деяния — это причина успеха, безопасности, получения помощи и власти на земле. Если же у человека нет правильного убеждения и праведных деяний, то его ждут наказания и бедствия.

Враги получили власть над мусульманами только из-за того, что мусульмане небрежно отнеслись к своей религии, ограничившись лишь тем, что назвали себя мусульманами, оставив все дела.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Сура ан-Нур, аят 55.

#### 2 — ЧТО ТАКОЕ ЕДИНОБОЖИЕ?!

Единобожие [таухид] — это поклонение только лишь одному Аллаху.

Аллах Всевышний сказал:

«Я сотворил джиннов и людей только для того, чтобы они поклонялись Мне (одному)» 9.

А также:

«И поклоняйтесь (только одному) Аллаху и не придавайте Ему никого в сотоварищи»<sup>10</sup>.

А также:

«Обращайтесь же (с мольбами) к Аллаху, посвящая религию [поклонение] только Ему, даже если это и ненавистно неверующим!»<sup>11</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Сура аз-Зарийат, аят 56.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> Сура ан-Ниса, аят 36.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> Сура Гафир, аят 14.

Единобожие [таухид] — это поклонение только лишь одному Аллаху и оставление поклонения всем остальным ложным божествам.

#### 3 — ВИДЫ ЕДИНОБОЖИЯ

Единобожие имеет три вида, как на это указывает Коран. Это деление единобожия на три вида не придумано людьми. Это деление извлекается именно из Книги Аллаха.

➤ 1 — Таухид ар-Рубубия — (Аллах является единственным Господом) — иначе говоря, только Аллах Всевышний создаёт творения, наделяет их уделом, оживляет и умерщвляет, распоряжается всеми делами этой вселенной.

Человек должен быть убежден в том, что Аллах является единственным Творцом и Подателем удела, и только Он распоряжается всеми делами. Он — Живой, Который не умирает.

2 — Таухид аль-Улюхия — (только Аллах заслуживает поклонения) — иначе говоря, люди должны посвящать своё поклонение только Аллаху.

Человек должен взывать только к Аллаху, бояться только Аллаха, надеяться только на Него, уповать только на Него, закалывать жертву только ради Него и давать обеты только Ему. Ни один из видов поклонения не должен быть посвящен кому-либо, помимо Аллаха.

➤ 3 — Таухид аль-Асма уа-с-Сыфат — (единственность Аллаха в Его именах и атрибутах) — иначе говоря, Эти три вида единобожия извлечены из Книги Аллаха Всевышнего. Ведь, каждый аят Корана, повествующий о действиях Аллаха, на самом деле рассказывает тебе о «таухиде ар-Рубубия». Таких аятов много в Коране.

Например, Аллах Всевышний сказал:

﴿ قُل لِّمَنِ الْأَرْضُ وَمَن فِيهَا إِن كُنتُمْ تَعْلَمُونَ ﴿ سَيَقُولُونَ لِلَّهِ قَلْ مَن رَبُّ السَّمَاوَاتِ السَّبْعِ وَرَبُّ الْعَرْشِ قُلْ مَن رَبُّ السَّمَاوَاتِ السَّبْعِ وَرَبُّ الْعَرْشِ الْعَظِيمِ ﴿ سَيَقُولُونَ لِلَّهِ ۚ قُلْ أَفَلَا تَتَّقُونَ ﴿ قُلْ مَن بِيَدِهِ مَلَكُوتُ كُلِّ شَيْءٍ وَهُوَ يُجِيرُ وَلَا يُجَارُ عَلَيْهِ إِن كُنتُمْ تَعْلَمُونَ ﴿ مَلَكُوتُ كُلِّ شَيْءٍ وَهُوَ يُجِيرُ وَلَا يُجَارُ عَلَيْهِ إِن كُنتُمْ تَعْلَمُونَ ﴿ مَلَكُوتُ كُلِّ شَيْءٍ وَهُو يُجِيرُ وَلَا يُجَارُ عَلَيْهِ إِن كُنتُمْ تَعْلَمُونَ ﴿ مَلَكُوتُ كُلِّ شَيْءٍ وَهُو لَيْ لِلَّهِ قُلْ فَأَنَى تُسْحَرُونَ ﴾ سَيَقُولُونَ لِلَّهِ قُلْ فَأَنَى تُسْحَرُونَ ﴾

«Скажи (этим многобожникам): «Кому принадлежит земля и те, кто на ней? Если вы знаете (того, кому это все принадлежит, то назовите его)». Они [многобожники] скажут: «(Это все принадлежит) Аллаху». (Тогда) скажи (им): «Неужели вы не опомнитесь?» Скажи (им): «Кто Господь [Создатель и Владыка] семи небес и Господь великого трона?» Они скажут: «Аллаху (принадлежит власть над ними)». (Тогда) скажи (им): «Разве вы не станете остерегаться (Его наказания)?» Скажи (им): «У кого в руке власть над всякой вещью, и Он защищает, и (никого) нельзя защитить от Него? (Скажите), если вы знаете». Они

**скажут:** «(Все это принадлежит) **Аллаху».** (Затем) **скажи** (им): "До чего же вы очарованы!"»<sup>12</sup>.

Также Аллах Всевышний сказал:

﴿ قُلْ مَن يَرْزُقُكُم مِّنَ السَّمَاءِ وَالْأَرْضِ أَمَّن يَمْلِكُ السَّمْعَ وَالْأَرْضِ أَمَّن يَمْلِكُ السَّمْعَ وَالْأَرْضَارَ وَمَن يُخْرِجُ الْحَيَّ مِنَ الْمَيِّتِ وَيُخْرِجُ الْمَيِّتَ مِنَ الْحَيِّ وَمَن يُخْرِجُ الْمَيِّتَ مِنَ الْحَيِّ وَمَن يُدَبِّرُ الْأَمْرَ ۚ فَسَيَقُولُونَ اللَّهُ ۚ فَقُلْ أَفَلَا تَتَّقُونَ ﴾

«Скажи (этим многобожникам): «Кто наделяет вас пропитанием с неба, (ниспосылая дождь), и земли, (взращивая на ней растения)? Или кто распоряжается слухом и зрением, (которыми вы наделены)? И кто выводит живое из неживого [человека из семени, птицу из яйца] и выводит неживое из живого [семя из человека, яйцо из птицы]? И кто управляет делом [всем бытием]?» И скажут они [многобожники]: «(Все это делает) Аллах». Так скажи же (им): «Разве вы не станете остерегаться (наказания Аллаха)?»<sup>13</sup>.

Также если какой-нибудь аят повествует тебе о сотворении небес и земли, о сотворении творений, то он на самом деле повествует тебе о «таухиде ар-рубубия».

Если же аят говорит тебе о необходимости поклонения, о запрете многобожия, то этот аят на самом деле повествует о «таухиде аль-улюхия».

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> Сура аль-Муъминун, аяты 84–89.

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> Сура Йунус, аят 31.

Если же аят повествует тебе об именах Аллаха и Его атрибутах, то этот аят повествует тебе о «таухиде аль-асма уа-с-сыфат».

Указание на эти виды единобожия содержится в Книге Аллаха. Именно поэтому ученые сказали, что единобожие бывает трёх видов.

#### 4 — ПОНИМАНИЕ ЕДИНОБОЖИЯ У ФИЛОСОФОВ

Есть люди, которые говорят, что единобожие имеет всего лишь один вид: единственность Аллаха в господстве [таухид ар-рубубия]. Иначе говоря, мусульманину достаточно признать, что Аллах является единственным Творцом и Подателем удела, и только Он может оживить или умертвить. Этого убеждения придерживаются все философы и люди, построившие свои убеждения на науке «калям»<sup>14</sup>.

Если ты начнешь читать книги этих философов, то увидишь, что они признают и говорят только о «таухиде ар-рубубия». Согласно их мнению, человек, признавший единственность Аллаха в вопросах господства, является единобожником, даже если при этом он поклоняется кому-то другому. Именно поэтому, эти люди не считают многобожием поклонение могилам и обращение с мольбами к мертвым. Они могут назвать эти действия ошибкой, но никак не многобожием [ширком].

Некоторые из последователей науки «калям» говорят: «Поистине, люди, взывающие к мертвым, которые похоро-

Наука «калям», так называемая «исламская философия». Эта наука дает догматам ислама толкование, основанное на разуме, а не на следовании за религиозными текстами.

нены в могилах, не являются многобожниками. Ведь, они не считают, что эти мертвые являются создателями и подателями удела. Они не имеют таких убеждений, поэтому не являются многобожниками». Иначе говоря, они не считают поступки этих людей многобожием. Они считают, что люди, взывающие к мертвым, просто взяли их посредниками между собой и между Аллахом, чтобы те заступились за них в День Суда.

Но Аллах Всевышний сказал о первых многобожниках:

«А те, которые взяли покровителей, кроме Него (говорят): "Мы поклоняемся им [божествам] только, чтобы они приблизили нас к Аллаху как можно ближе"» 15.

Также Аллах Всевышний сказал о них:

«И поклоняются они [эти многобожники] помимо Аллаха тому, что не навредит им и не принесет (им) пользу (ни в этом мире, ни в Вечной

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup> Сура аз-Зумар, аят 3.

жизни), и говорят: «Они — наши заступники пред Аллахом (и поэтому мы поклоняемся им)" $^{16}$ .

Ученые «каляма» говорят: «Поистине, поклонение могилам и обращение к мертвым в тяжелых ситуациях не является многобожием. Это всего лишь попытка приблизиться к Аллаху и просьба у мертвых о заступничестве. А многобожие заключается в том, что человек убежден в том, что эти мертвые могут творить, могут наделять уделом, могут распоряжаться делами наряду с Аллахом».

Они прямо говорят об этом в своих книгах. А если последователь «каляма» и начинает порицать этих людей, то он называет поклонение могилам всего лишь ошибкой. Но в любом случае, большинство ученых «каляма» даже не порицают эти поступки. Они говорят: «Это всего лишь попытка приблизиться к Аллаху и заслужить заступничество праведников, но никак не многобожие».

И знайте, что я не придумываю эти слова и не наговариваю на них. Все эти слова содержатся в их книгах, которые они писали для опровержения в адрес приверженцев единобожия и для защиты многобожников.

Также, согласно их убеждениям, человек, признающий имена и атрибуты Аллаха, уподобляет Аллаха творениям. Поэтому они начали отрицать атрибуты Аллаха и на этих убеждениях образовались следующие заблудшие течения:



<sup>&</sup>lt;sup>16</sup> Сура Йунус, аят 18.

<sup>17</sup> Джахмиты — это последователи Джахма ибн Сафуана ас-Самарканди, который был заблудшим нововведенцем. Он посеял ростки великого зла. Его убили в 128 г.х. Джахмиты были первым течением,

- 2. Му'тазилиты<sup>18</sup>;
- 3. Аш'ариты<sup>19</sup>;
- 4. Матуридиты.

Представители всех этих течений отрицают имена и атрибуты Аллаха. Они считают, что таким образом они избегают сравнения Аллаха с Его творениями<sup>20</sup>.

<sup>18</sup> Му'тазилиты — это одна из заблудших групп, убеждения которой противоречат убеждениям приверженцев сунны. Главой этой группы был Уасыль ибн 'Ата, который некоторое время посещал уроки Хасана аль-Басри. Затем он начал говорить, что человек, совершающий большие грехи, не является ни верующим, ни неверующим. Тогда Хасан аль-Басри прогнал его из своих собраний. Позже к Уасылю присоединился 'Амр ибн 'Убейд и они оба отделились от тех, кто учился у Хасана аль-Басри, поэтому их назвали "му'тазилитами" (отделившимися).

Сами му'тазилиты также разделились на разные группы. Однако их объединяет то, что все они отрицают атрибуты Аллаха, говорят о том, что Коран сотворён, и о том, что человек сам создает свои деяния.

- Аш'ариты это те, кто относят себя к Абу-ль-Хасану, 'Али ибн Исма' илю ибн Исхакъу ибн Салиму аль-Аш'ари. Он родился в 260 г.х. Воспитывался и рос на убеждениях му'тазилитов, а затем публично отрекся от их идеологии, перейдя на убеждения ибн Кулляба. В конце жизни вернулся к убеждениям приверженцев сунны и приписывал себя к имаму Ахмаду. Вернувшись к убеждениям приверженцев сунны, он написал следующие книги: «аль-Ибана», «аль-Муджаз», и так далее. Умер в Багдаде в 324 г.х. Имам аз-Захаби сказал: «Некоторые говорят, что он прожил до 330 г.х.».
- Допустим, Аллах Всевышний сказал: «И Он [Аллах] Всеслышащий, Всевидящий!» [Сура аш-Шура, аят 11]. А джахмиты говорят: «Нет, нет! Аллах не является слышащим, потому что слух это атрибут творений, а Аллах не подобен творениям». Таким образом, они отрицают имена и атрибуты Аллаха, считая, что тем самым избегают сравнений Аллаха с творениями.

отрицавшим имена и атрибуты Аллаха Всевышнего.

Таким образом, ученые «каляма» считают единобожием только лишь признание единственности Аллаха в господстве [таухид ар-рубубия]. У них нет таких понятий, как «таухид аль-улюхия» и «таухид аль-асма уа-с-сыфат».

#### 5 — ЕДИНОБОЖИЕ, ТРЕБУЕМОЕ ОТ ЛЮДЕЙ.

От людей требуется, чтобы они поклонялись лишь одному Аллаху, ничего не придавая Ему в сотоварищи. Именно поэтому все посланники, призывая своих соплеменников, начинали со слов:

«О, народ мой! Поклоняйтесь (только одному) Аллаху, (ведь) нет для вас другого бога, заслуживающего поклонения, кроме Hero!»<sup>21</sup>

Посланники призывали людей к поклонению одному Аллаху, как об этом повествует Коран. Ведь, именно с необходимостью поклонения только лишь одному Аллаху

Но последователи сунны говорят, что Аллах — Слышащий и Видящий, потому что Он сам сказал об этом в Коране. Но Его слух и Его зрение не похожи на слух и зрение творений, так как Аллах Всевышний сказал: «**Нет (никого и) ничего подобного Ему»**.— [Сура аш-Шура, аят 11]. Слух и зрение Аллаха Всевышнего такие, как подобает Его величию, а слух и зрение творений такие, как подобает их слабости. То же самое мы говорим обо всех остальных именах Аллаха и Его атрибутах.

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> Сура аль-А'раф, аят 59.

не соглашались люди и именно в этом вопросе их сбивали с пути шайтаны.

Что касается признания господства Аллаха, то это — вещь известная и укрепившаяся в сердцах. Но только лишь признание господства Аллаха не спасёт человека от Огня и не сделает его верующим единобожником. Посланник Аллаха 

сражался с неверующими курайшитами, которые признавали, что Аллах является единственным Творцом, Подателем удела, Оживляющим и Умерщвляющим. Он сражался с ними, пока они не начали поклоняться лишь одному Аллаху.

Сообщается со слов ибн 'Умара, да будет доволен Аллах им и его отцом, что посланник Аллаха இ сказал:

«Мне было велено сражаться с людьми до тех пор, пока они не засвидетельствуют, что нет божества, достойного поклонения, кроме Аллаха, и что Мухаммад — посланник Аллаха, и не станут совершать молитвы и выплачивать закят, а если они будут делать всё это, то защитят от меня свою жизнь и своё имущество, которых впредь их могут лишить не иначе как по праву Ислама, и тогда отчёта с них вправе будет требовать только Аллах». — [аль-Бухари, 25; Муслим, 22].

Этот хадис указывает на то, что самое великое призвание творений — это поклонение только лишь одному Аллаху. Обрати внимание, что пророк не сказал: «Мне было велено сражаться с людьми до тех пор, пока они не признают, что Аллах является Творцом, Подателем удела, Оживляющим и Умерщвляющим». Наоборот, он сказал:

«...пока они не засвидетельствуют, что нет божества, достойного поклонения, кроме Аллаха, и что Мухаммад— посланник Аллаха».

#### 6 — ТРИ ВИДА ЕДИНОБОЖИЯ В КОРАНЕ

О единобожии говорится в первой суре Корана — в суре «аль-Фатиха». Аллах Всевышний сказал:

«(Вся) хвала — (лишь одному) Аллаху, Господу миров» $^{22}$ .

В этом аяте указание на господство Аллаха над всеми мирами [таухид ар-Рубубия].

Далее Аллах сказал:

«Милостивому (ко всем Своим творениям в этом мире), (и) Милующему (только к верующим в День Суда), (Единственному) Царю Дня Воздаяния!»<sup>23</sup>

В этих аятах уже указание на имена Аллаха и Его атрибуты [таухид аль-Асма уа-с-Сыфат]. Аллах Всевышний

<sup>22</sup> Сура аль-Фатиха, аят 2.

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup> Сура аль-Фатиха, аяты 3–4.

описал Себя милостью и властью. Он упомянул в этих аятах три Своих имени:

- 1. Милостивый [ар-Рахман];
- 2. Милующий или Являющий милость [ар-Рахим];
- 3. Царь или Властелин [аль-Малик].

Далее Аллах сказал:

«(Только) Тебе мы поклоняемся и (только) к Тебе обращаемся за помощью»<sup>24</sup>.

В этом аяте указание на единственность Аллаха в праве на поклонение рабов [таухид аль-улюхия]. Ведь, Аллах Всевышний указывает на обязательность посвящения поклонения и мольбы только одному Ему.

О единобожии говорится и в последней суре Корана — в суре «ан-Нас». Аллах Всевышний сказал:

«Скажи: "Я обращаюсь за защитой к Господу людей [к Аллаху]"»<sup>25</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup> Сура аль-Фатиха, аят 5.

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup> Сура ан-Нас, аят 1.

В этом аяте указание на господство Аллаха [таухид ар-Рубубия].

Далее Аллах сказал:

В этом аяте уже указание на имена Аллаха и Его атрибуты [таухид аль-Асма уа-с-Сыфат].

Далее Аллах сказал:

В этом аяте указание на единственность Аллаха в праве на поклонение рабов [таухид аль-улюхия].

Также первый призыв и приказ в Коране — это призыв к единобожию. Аллах Всевышний сказал:

﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ اعْبُدُوا رَبَّكُمُ الَّذِي خَلَقَكُمْ وَالَّذِينَ مِن قَبْلِكُمْ لَعَلَّكُمْ الْأَرْضَ فِرَاشًا وَبُلِكُمْ لَعَلَّكُمُ الْأَرْضَ فِرَاشًا وَالسَّمَاءَ بِنَاءً وَأَنزَلَ مِنَ السَّمَاءِ مَاءً فَأَخْرَجَ بِهِ مِنَ الثَّمَرَاتِ رِزْقًا

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup> Сура ан-Нас, аят 2.

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup> Сура ан-Нас, аят 3.

«О люди! Поклоняйтесь вашему Господу, Который сотворил вас (из небытия) и тех, которые (были) до вас,— чтобы вы остерегались (наказания Аллаха)! Он сделал для вас землю ковром, а небо — строением [имеющим порядок], и низвел с неба воду, и вывел ею [водой] (разные) плоды как пропитание для вас. Не придавайте же Аллаху равных, в то время как вы знаете, (что только Он один является Творцом и Дарителем пропитания и только Он достоин служения и поклонения)»<sup>28</sup>.

■ В начале суры «аль-Бакара» (№2) Аллах Всевышний упомянул три группы людей: верующих, неверующих и лицемеров,— после чего сказал: «О люди! Поклоняйтесь вашему Господу...».

Это — общий призыв, обращённый ко всем творениям. Аллах Всевышний повелел всем людям поклоняться только Ему одному и никого не придавать Ему в сотоварищи. Это и есть то, что мы называли термином «таухид аль-улюхия» — [единственность Аллаха в праве на поклонение рабов].

■ Затем Аллах Всевышний, желая указать людям на необходимость единобожия, напомнил им о Своём господстве: «Он сделал для вас землю ковром, а небо — строением [имеющим порядок], и низвел с неба воду, и вывел ею [водой] (разные) плоды как пропитание для вас».

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup> Сура аль-Бакара, аяты 21–22.

Разве всё это сделал кто-то иной, кроме Аллаха?! Все эти милости даровал людям только один Аллах, и поэтому только лишь Он заслуживает поклонения людей.

В другом аяте Аллах Всевышний сказал:

«Я сотворил джиннов и людей только для того, чтобы они поклонялись Мне  $(o\partial Homy)$ »<sup>29</sup>.

Аллах Всевышний сообщил о том, что мир джиннов и мир людей был создан только для того, чтобы они по-клонялись только одному Аллаху, ничего не придавая Ему в сотоварищи.

В конце аята из суры «аль-Бакара» Аллах Всевышний сообщает людям о запрещении многобожия:

«Не придавайте же Аллаху равных, в то время как вы знаете, (что только Он один является Творцом и Дарителем пропитания и только Он достоин служения и поклонения)»<sup>30</sup>.

■ «Не придавайте же Аллаху равных...» — то есть: не посвящайте своё поклонение никому, кроме Аллаха, ведь, вы знаете о том, что Он является единственным

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup> Сура аз-Зарийат, аят 56.

<sup>30</sup> Сура аль-Бакара, аят 22.

Господом. Только Он один сотворил небеса и землю, только лишь Аллах ниспосылает дожди и взращивает растения. Вы знаете, что у Аллаха нет сотоварищей в этих делах. Как же вы смеете придавать Ему сотоварищей в вопросах поклонения?!

Аллах Всевышний сказал:

«И (истинный) Бог ваш (о, люди) — (есть) бог единственный (и единый для всех). Нет бога, заслуживающего поклонение, кроме Него, Милостивого, Милующего»<sup>31</sup>.

Этот аят указывает на то, что нет бога, достойного поклонения, кроме одного лишь Аллаха. К тому же в этом аяте указание на два прекрасных имени из имён Аллаха:

- 1. Милостивый [ар-Рахман];
- 2. Милующий или Являющий милость [ар-Рахим].

Далее Аллах Всевышний сказал:

﴿ إِنَّ فِي خَلْقِ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَاخْتِلَافِ اللَّيْلِ وَالنَّهَارِ وَالْفُلْكِ النَّاسِ وَمَا أَنزَلَ اللَّهُ مِنَ السَّمَاءِ الَّتِي تَجْرِي فِي الْبَحْرِ بِمَا يَنفَعُ النَّاسَ وَمَا أَنزَلَ اللَّهُ مِنَ السَّمَاءِ مِن مَّاءٍ فَأَحْيَا بِهِ الْأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا وَبَثَّ فِيهَا مِن كُلِّ دَابَّةٍ

<sup>31</sup> Сура аль-Бакара, аят 163.

# وَتَصْرِيفِ الرِّيَاجِ وَالسَّحَابِ الْمُسَخَّرِ بَيْنَ السَّمَاءِ وَالْأَرْضِ لَآيَاتٍ لِتَقُومِ يَعْقِلُونَ ﴾

«Поистине, в сотворении небес и земли (с ее горами, равнинами и морями), в смене ночи и дня, в кораблях, которые плывут по морю с тем, что полезно людям, (и) в воде, (которую) Аллах низвел с неба и оживил ею землю, (выведя растения), после ее безжизненности, и (затем) рассеял на ней всяких животных, и в смене (направлений) ветров, и в облаках подчиненных, между небом и землей, (во всем этом содержатся) ясные знамения для людей, (которые) размышляют»<sup>32</sup>.

В этом аяте указание на господство Аллаха [таухид ар-Рубубия]. Аллах Всевышний напоминает людям о Своём единоличном господстве, чтобы побудить их к единобожию в поклонении.

Это лишь некоторые аяты о единобожии. Если ты начнешь читать Коран, то найдешь повествование о единобожии во многих аятах, следующих друг за другом.

#### 7 — ДЛЯ ЧЕГО В КОРАНЕ ГОВОРИТСЯ О ГОСПОДСТВЕ АЛЛАХА?!

Коран часто повествует людям о господстве Аллаха, хотя с господством Аллаха согласны даже неверующие. В чем же мудрость?! Дело в том, что аяты о господстве

<sup>32</sup> Сура аль-Бакара, аят 164.

Аллаха являются неоспоримым доводом на необходимость поклонения Ему одному.

Иначе говоря, Аллах как будто бы говорит людям: — Как это вы не признаете необходимость поклонения одному Аллаху, признавая то, что Он является единственным Господом?! Как вы смеете посвящать своё поклонение тем, которые ничего не сотворили?! Это — явное противоречие самим себе!

Аллах Всевышний сказал:

«Скажи (многобожникам): "Думали ли вы о тех, к которым вы обращаетесь с мольбой, кроме Аллаха? Покажите мне, что они создали из земли, или (же) у них есть соучастие (вместе с Аллахом) в (творении) небес? Принесите мне (какуюнибудь) книгу (от Аллаха) более прежнюю, чем эта [чем Коран], или какой-нибудь след знания (в поддержку ваших утверждений), если вы правдивы"»33.

А также:

<sup>33</sup> Сура аль-Ахкаф, аят 4.

«Это [все, что вы видите] — творение Аллаха. Покажите же Мне (о, многобожники), что создали те, которые помимо Него [те, которым вы поклоняетесь помимо Аллаха]»<sup>34</sup>.

#### А также:

﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ ضُرِبَ مَثَلُ فَاسْتَمِعُوا لَهُ ۚ إِنَّ الَّذِينَ تَدْعُونَ مِن دُونِ اللَّهِ لَن يَخْلُقُوا ذُبَابًا وَلَوِ اجْتَمَعُوا لَهُ ۖ وَإِن يَسْلُبْهُمُ الذُّبَابُ مُونِ اللَّهِ وَالْمَطْلُوبُ ﴾ شَيْئًا لَّا يَسْتَنقِذُوهُ مِنْهُ ۚ ضَعُفَ الطَّالِبُ وَالْمَطْلُوبُ ﴾

«О, люди! Приводится притча (в качестве примера) — так (внимательно же) слушайте ее (и поразмышляйте над ней)! Поистине, те, к которым вы взываете помимо Аллаха, никогда не создадут и (одной) мухи, даже если соберутся вместе для этого. А если что-нибудь у них похитит муха, то они не могут спасти (похищенную вещь) от нее [от мухи]. Слаб и просящий, и просимый» 35.

Если Аллах Всевышний нашлёт на эти ложные божества муху, то они не сумеют защитить себя, хотя муха — одно из самых слабых творений. Если Аллах Всевышний нашлёт на людей мух и комаров, то люди не смогут от них избавиться. Люди убьют несколько комаров и мух, послечего тех станет еще больше, и они наводнят собой поселения людей.

<sup>34</sup> Сура Лукман, аят 11.

<sup>&</sup>lt;sup>35</sup> Сура аль-Хадж, аят 73.

Если муха возьмёт что-то лежащее возле идола, то идол не сумеет вернуть эту вещь обратно. Поэтому Аллах Всевышний сказал: «Слаб и просящий, и просимый».

Просящий — это многобожник, а просимый — это идол.

Если дело обстоит именно так, то как же можно придавать Аллаху сотоварищей, когда Он является единственным Творцом, Подателем удела, Оживляющим и Умерщвляющим, Могучим и Великим, Далеким от недостатков и Возвышенным?! Где же ваш разум?! Где же ваше понимание?!

Мы просим у Аллаха избавления от многобожия!

#### 8 — УКАЗАНИЕ НА ЕДИНОБОЖИЕ В АЯТЕ АЛЬ-КУРСИ

Аллах Всевышний сказал:

﴿ اللَّهُ لَا إِلَىهَ إِلَّا هُوَ الْحَيُّ الْقَيُّومُ ۚ لَا تَأْخُذُهُ سِنَةٌ وَلَا نَوْمُ ۚ لَهُ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ ۗ مَن ذَا الَّذِي يَشْفَعُ عِندَهُ إِلَّا بِإِذْنِهِ مَا فِي الْأَرْضِ ۗ مَن ذَا الَّذِي يَشْفَعُ عِندَهُ إِلَّا بِإِذْنِهِ مَا يَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَمَا خَلْفَهُمْ ۖ وَلَا يُحِيطُونَ بِشَيْءٍ مِّنْ عِلْمِهِ إِلَّا بِمَا شَاءَ ۚ وَسِعَ كُرْسِيُّهُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ ۗ وَلَا يَتُودُهُ حِفْظُهُمَا ۚ إِلَّا بِمَا شَاءَ ۚ وَسِعَ كُرْسِيُّهُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ ۗ وَلَا يَتُودُهُ حِفْظُهُمَا ۚ وَلَا يَتُودُهُ خِفْظُهُمَا وَهُو الْعَلِيُ الْعَظِيمُ ﴾

«Аллах — нет бога, заслуживающего поклонение, кроме Него. (OH) — Живой, Сущий. Не берет Его ни дремота, ни сон. (Tолько) Ему принадлежит (BCE) то, что в небесах и то, что на земле. Кто

(может) заступиться (за кого-либо) пред Ним, без Его позволения? Знает Он то, что будет впереди их [будущее] и что было позади их [прошлое], а они не постигают ничего из Его знания, кроме (только) того, что Он пожелает, (чтобы они узнали). Объемлет Престол Его небеса и землю, и не тяготит Его охрана их [небес и земли]; поистине, Он — Высочайший, Великий» 36.

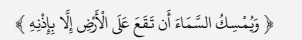
Это — самый великий аят в Книге Аллаха. Он содержит в себе указание на господство Аллаха, на необходимость поклонения Ему, на Его имена и атрибуты. В этом аяте содержится отрицание и утверждение. Аллах Всевышний отрицает от Себя недостатки и пороки и утверждет Себе совершенную сущность.

- В начале аята указание на необходимость поклонения только одному Аллаху: «Аллах нет бога, заслуживающего поклонение, кроме Hero».
- После этого Аллах Всевышний напоминает людям о Своём господстве: «(Он) **Живой, Сущий».** В этих словах утверждение двух атрибутов Аллаха: извечная жизнь и существование без нужды в ком-либо.
- «Не берет Его ни дремота, ни сон…» Аллах Всевышний отрицает наличие у Себя недостатков, таких как дремота и сон.
- «(Только) Ему принадлежит (все) то, что в небесах и то, что на земле...» в этих словах указание на господство Аллаха. Аллах это Властитель небес и земли, и всего того, что в них.

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup> Сура аль-Бакара, аят 255.

- «Кто (может) заступиться (за кого-либо) пред Ним, без Его позволения...» никто не сможет заступиться пред Аллахом, без Его позволения, и это из-за величия Аллаха Всевышнего.
- «Знает Он то, что будет впереди их [будущее] и что было позади их [прошлое]...» в этих словах утверждение полноценного знания Аллаха Всевышнего. Аллах знает обо всякой вещи: знает прошлое, знает настоящее, знает будущее. Ничто не может скрыться от Него, ибо Его знание охватило всё сущее.
- «...а они не постигают ничего из Его знания, кроме (только) того, что Он пожелает, (чтобы они узнали)...» в этих словах указание на то, что творения не знают ничего из знания Аллаха, пока Он не откроет им это знание. Творения не знают сокровенного сокровенного не знает никто, кроме Аллаха.
- «Объемлет Престол Его небеса и землю...» престол это одно из великих творений Аллаха. Небеса и земля по отношению к Престолу подобны монеткам, брошенным в огромной пустыне. Престол [курсий] Аллаха более великое творение, чем небеса и земля. А трон ['арш] Аллаха более великий, чем Его престол. Ведь, престол Аллаха по отношению к Его трону подобен железному колечку, брошенному в огромной пустыне. А Аллах Всевышний более велик, чем любые из Его творений!
- «...и не тяготит Его охрана их [небес и земли] ...» это никак не обременяет Его. Его никак не тяготит защита небес и земли от исчезновения или изменения.

Аллах Всевышний сказал:



«И Он [Аллах] удерживает небо, чтобы оно не упало на землю иначе, как с Его дозволения»<sup>37</sup>.

#### А также:

«Аллах вознес небеса без опор, которые вы могли бы увидеть» $^{38}$ .

#### А также:

«Поистине, Аллах удерживает небеса и землю, чтобы они не исчезли»<sup>39</sup>.

Аллах Всевышний не нуждается ни в небесах, ни в земле, ни в Троне, ни в Престоле, ни в других творениях. Напротив, это творения нуждаются в Нём.



<sup>&</sup>lt;sup>37</sup> Сура аль-Хадж, аят 65.

<sup>&</sup>lt;sup>38</sup> Сура ар-Ра'д, аят 2.

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup> Сура Фатыр, аят 41.

#### 9 — УКАЗАНИЕ НА ЕДИНОБОЖИЕ В СУРАХ «АЛЬ-КАФИРУН» И «АЛЬ-ИХЛЯС»

В благородном Коране имеются некоторые суры, которые говорят только о единоличном праве Аллаха на поклонение рабов.

Аллах Всевышний сказал:

«Скажи: "О вы неверующие! Не поклоняюсь я тому, чему поклоняетесь вы [вашим идолам], в то время как вы же не поклоняетесь Тому, Кому поклоняюсь я. И я (никогда) не буду поклоняться тому, чему поклоняетесь вы, и вы не поклоняетесь Тому, Кому поклоняюсь я! У вас — ваша религия, а у меня — моя религия"»<sup>40</sup>.

Эта сура повествует о единоличном праве Аллаха на поклонение рабов.

Однажды, многобожники предложили пророку следующее: они будут поклоняться только Аллаху целый год, после чего пророк в течение года будет поклоняться их божествам. Тогда Аллах Всевышний ниспослал данную суру, повествующую об отречении от поклонения идолам и о необходимости поклонения только Аллаху.

<sup>&</sup>lt;sup>40</sup> Сура аль-Кафирун, аяты 1–6.

- «Не поклоняюсь я тому, чему поклоняетесь вы [вашим идолам] ...» эта фраза повторяется несколько раз для усиления смысла.
- «У вас ваша религия, а у меня моя религия» то есть: я отрекаюсь от вашей религии, и не надейтесь на то, что я приму ваше предложение.

Также Аллах Всевышний сказал:

«Скажи: "Он — Аллах — один [нет у Него сотоварища], Аллах Самодостаточный; Он (никого) не родил и (Сам Он) не был рожден, и не стал Ему равным ни один"»<sup>41</sup>.

В этой суре содержится отрицание недостатков от Аллаха и утверждение Ему совершенной сущности. То же самое говорилось и в аяте аль-Курсий.

Эта сура посвящена именно рассказу об атрибутах Аллаха Всевышнего.

Сообщается, что жена пророка "Аиша сказала: «(Как-то раз) пророк поправил (в поход) боевой отряд под командованием одного человека, который во время молитв был имамом для своих товарищей и всегда завершал чтение (словами): «Скажи: "Он, Аллах, Один..."». Когда они вернулись, об этом рассказали пророку который велел: "Спросите его, почему он делает это?" Ему задали этот вопрос,

<sup>&</sup>lt;sup>41</sup> Сура аль-Ихляс, аяты 1–4.

и он сказал: "в ней (упоминается о) качествах Милостивого, и (поэтому) я люблю читать её". Узнав о том, что он сказал, пророк велел (им): "Скажите ему, что Аллах любит его"».— [аль-Бухари, 7375; Муслим, 813].

### 10 — УКАЗАНИЕ НА ЕДИНОБОЖИЕ В СУРЕ «АЗ-ЗУМАР»

Сура «аз-Зумар» (№ 39) от начала до конца посвящена вопросам единобожия. Ты обнаружишь это сам, если начнёшь читать её.

Аллах Всевышний сказал:

«Ниспослание (этой) Книги [Корана] (идет) от Аллаха, Величественного, Мудрого. Поистине, Мы ниспослали тебе (эту) Книгу с истиной, поклоняйся же (только одному) Аллаху, посвящая своё поклонение только Ету! Воистину, чистая вера может быть посвящена одному Аллаху»<sup>42</sup>.

Также Аллах Всевышний сказал:

<sup>&</sup>lt;sup>42</sup> Сура аз-Зумар, аяты 1–3.

«Скажи (людям): "Поистине, мне велено поклоняться Аллаху, посвящая поклонение исключительно только Ему, и велено мне, чтобы я был первым из предавшихся (Аллаху)". Скажи (людям): "Я боюсь, (что) если я ослушаюсь Господа моего, (то меня постигнет) наказание великого дня [Дня Суда]". Скажи: "(Только) Аллаху я поклоняюсь, посвящая своё поклонение только Ему"»<sup>45</sup>.

Эти аяты повествуют об исключительном праве Аллаха на поклонение рабов.

Многие другие суры также повествует о единобожии. Возможно, ты не найдешь даже одну суру, которая не затрагивала бы вопросов единобожия. Большинство мекканских сур полностью посвящены единобожию и призыву к нему.

Всё это указывает на важность единобожия и на его великое место в религии. Мусульмане обязаны заботиться о единобожии, изучая его, обучая других и живя в соответствии с ним.

Аллах Всевышний сказал:

<sup>&</sup>lt;sup>43</sup> Сура аз-Зумар, аяты 11–14.

«Знай же, что нет (никакого истинного) бога, кроме Аллаха, и проси прощения за свой грех и за (грехи всех) верующих мужчин и верующих женщин»<sup>44</sup>.

Это — обращение не только к посланнику Аллаха но и ко всем остальным членам мусульманской общины. Аллах Всевышний повелел им сначала узнать, а потом уже совершать дела. Деяние должно быть построено именно на знании, иначе оно не будет правильным.

Человек обязательно должен сначала изучать религию, а потом совершать деяния. Нельзя совершать дела без знаний.

Аллах Всевышний указал на важность знаний, сказав:

«...кроме только тех, кто свидетельствует об истине, <u>будучи знающими</u>» $^{45}$ .

Речь идёт о людях, которые засвидетельствовали, что нет истинного бога, кроме Аллаха, зная смысл того, что они говорят, зная, что от них требует это свидетельство.

<sup>44</sup> Сура Мухаммад, аят 19.

<sup>&</sup>lt;sup>45</sup> Сура аз-Зухруф, аят 86.

Иначе говоря, обязательно должны присутствовать три вещи:

- ▶ 1. Произнесение слов «ля иляха илля Ллах» открыто перед людьми;
- 2. Знание смысла этих слов;
- З. Совершение деяний в соответствии с этими словами.

Весь Коран повествует людям о единобожии, об обязанностях единобожника, о вещах, делающих единобожие полноценным, о воздаянии, которое ждёт единобожников и тех, кто отвернулся от единобожия.

Единобожие — это то, о чем мусульманин обязан заботиться больше всего остального. Только после этого мусульмане получат помощь, величие и власть на земле. Человек не получит ни помощи, ни величия, ни власти без претворения в жизнь единобожия. Аллах Всевышний сотворил людей именно для единобожия и повелел им придерживаться этого единобожия. Как же ты можешь небрежно относиться к этому единобожию?!

Некоторые говорят: «Сейчас у мусульман много проблем со стороны врагов». Знай, что самая великая цель мусульман — это претворение единобожия в жизнь. Именно о единобожии нужно заботиться прежде всего. Нужно, в первую очередь, избавлять людей от невежества относительно единобожия, избавлять их от многобожия, от нововведений и суеверий.

Только после этого мусульманам будет оказана помощь подобно тому, как она была оказана предшествующим поколениям, которые претворили единобожие в жизнь, в словах и в делах. Аллах Всевышний даровал им власть на земле. Он сказал:

«Обещал Аллах тем из вас, которые уверовали и творили праведные деяния, что Он непременно сделает их наместниками на земле, подобно тому, как Он сделал наместниками тех (верующих), которые были до них. И Он непременно утвердит им их религию, которую Он одобрил для них, и Он непременно даст им взамен после их страха безопасность»<sup>46</sup>.

Но что нужно сделать, чтобы это случилось?! Аллах Всевышний сказал:

«(И это будет при условии, что) они будут поклоняться Мне, не приобщая ко Мне ничего в сотоварищи. А кто после этого станет неверным, то такие — они являются непокорными!»<sup>47</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>46</sup> Сура ан-Нур, аят 55.

<sup>&</sup>lt;sup>47</sup> Сура ан-Нур, аят 55.

Такова важность единобожия!

Я прошу Аллаха сделать нас и вас единобожниками, которые крепко держатся за Коран и Сунну, призывают к Аллаху на основе знания, используя мудрость и добрые увещевания, ведя спор только наилучшим образом.

Я прошу Аллаха помочь Его религии, возвысить Его слово и исправить правителей мусульман и их учёных.







### 1 — ВЕЛИКОЕ ПОЛОЖЕНИЕ СУРЫ «АЛЬ-ФАТИХА»

Эта сура имеет великое положение в Священном Коране. Сура «аль-Фатиха» — это самая великая сура в Коране и самая первая сура в Коране. Именно по этой причине её называют «Фатихату-ль-Китаб» — [Открывающая Книгу].

### 2 — ЧТЕНИЕ СУРЫ «АЛЬ-ФАТИХА» В МОЛИТВЕ

Аллах Всевышний вменил в обязанность чтение суры «аль-Фатиха» в каждом рака'ате молитвы. Большинство обладателей знания считают, что молитва человека, который не прочитал эту суру, недействительна.

Передают со слов 'Убады ибн ас-Самита 🧠 что посланник Аллаха 🖀 сказал:

**«Нет молитвы у того, кто не прочитал суру** "**Открывающую Книгу**"» — [аль-Бухари, 756; Муслим, 394].

Это касается того, кто умеет читать суру «аль-Фатиха». Если человек пока не научился читать эту суру, то он пока может читать другие аяты Корана вместо чтения суры «аль-Фатиха». Если же человек пока не знает вообще ничего из Корана, то во время молитвы он поминает Аллаха. Он произносит следующие фразы: «Субханаллах» [Пречист Аллах от недостатков], «аль-Хамду ли-Ллях» [Вся хвала Аллаху], «Ля иляха илля Ллах» [Нет истинного бога, кроме Аллаха], «Аллаху Акбар» [Аллах самый великий], «Ля хауля уа ля куввата илля би-Ллях» [Нет силы и мощи, кроме как с Аллахом].

Ведь, пророк 🎡 сказал:

«Если ты встал на молитву, то произнеси фразу "Аллаху Акбар". Если ты знаешь что-то из Корана, то прочитай то, что знаешь. Если же не знаешь, то восхвали Аллаха, произнеси фразу "Аллаху Акбар", произнеси фразу "Ля иляха илля Ллах", а затем соверши поясной поклон». — [Абу Дауд, 861; ат-Тирмизи, 302].

Большинство учёных считают, что суру «аль-Фатиха» обязан читать имам и тот, кто совершает молитву отдельно. Что же касается совершающего молитву за имамом в коллективе, то относительно такого учёные разошлись на три мнения:

«Нет молитвы у того, кто не прочитал суру "Открывающую Книгу"» — [аль-Бухари, 756; Муслим, 394].

Также сообщается, что пророк 🎡 как-то раз спросил:

«Наверное, вы читаете Коран, стоя позади имама?!» Сподвижники ответили: «Да!» Тогда пророк № сказал: «Не делайте так, за исключением "Открывающей Книгу", ведь, поистине, нет молитвы у того, кто не прочитал её».— [Абу Дауд, 823; ан-Насаи, 919].

Этого мнения придерживался имам аш-Шафи'и, имам аль-Бухари и другие учёные-хадисоведы.

> 2 — Совершающий молитву позади имама не обязан читать «аль-Фатиху» — сторонники этого мнения сказали, что ему засчитывается чтение имама.

Сообщается, что пророк 🏶 сказал:

**«Чтение того, кто совершает молитву за имамом, это чтение самого имама».** — [ибн Маджах, 850; Ахмад, 3/339].

Но относительно достоверности этого хадиса есть разногласия.

Также в качестве довода они использовали слова Всевышнего:

# ﴿ وَإِذَا قُرِئَ الْقُرْآنُ فَاسْتَمِعُوا لَهُ وَأَنصِتُوا لَعَلَّكُمْ وَأَنصِتُوا لَعَلَّكُمْ وَ اللَّهُ وَأَنصِتُوا لَعَلَّكُمْ وَ اللَّهُ وَأَنصِتُوا لَعَلَّكُمْ

«А когда читается Коран, то прислушивайтесь к нему  $(o, \, n \omega \partial u)$  и молчите,— чтобы вы были помилованы»  $^{48}$ .

Поистине, Аллах Всевышний повелел слушать чтение Корана и молчать. Сторонники этого мнения сказали, что, когда имам читает «аль-Фатиху», стоящие позади должны молчать и слушать. Поэтому этот аят указывает на то, что стоящие позади имама не должны читать «аль-Фатиху».

Этого мнения придерживались имам Ахмад и имам Абу Ханифа.

> 3 — Совершающий молитву позади имама обязан читать суру «аль-Фатиха» в дневных молитвах. При этом он не читает её в ночных молитвах<sup>49</sup> — этого мнения придерживались имам Малик, шейх уль-ислям ибн Теймия и другие ученые.

Совершающий молитву позади имама обязан читать суру «аль-Фатиха» во время обеденной [зухр] и послеобеденной ['acp] молитвы.

Что же касается молитв, в которых имам читает «аль-Фатиху» вслух, то в этих молитвах стоящий позади имама ограничивается чтением имама и молчит.

<sup>&</sup>lt;sup>48</sup> Сура аль-А'раф, аят 204.

<sup>49</sup> Дневные молитвы — это обеденная [зухр] и послеобеденная ['аср] молитвы. Ночные молитвы — это вечерняя [магриб], ночная ['иша] и утренняя [фаджр] молитвы. Всех их объединяет то, что они совершаются в тёмное время суток.

Это — наиболее справедливое мнение в данном вопросе $^{50}$ .

### 3 — ДРУГИЕ НАЗВАНИЯ СУРЫ «АЛЬ-ФАТИХА»

Сура «аль-Фатиха» имеет несколько названий, каждое из которых указывает на определенный смысл. Если у какой-либо вещи много названий, то это указывает на достоинство этой веши.

- Её называют *«Фатихату-ль-Китаб»* [Открывающая Книгу] из-за того, что именно с неё начинается Коран.
- Её называют «Умму-ль-Къуран» [Мать Корана] из-за того, что она вобрала в себя все смыслы, о которых повествует Коран.
- Её называют *«Рукъя»* [Заклинание (или: заговор)] из-за того, что её читают в качестве заговоров для исцеления больного.

Сообщается, что Абу Са'ид 🧠 сказал: «(Однажды) группа сподвижников пророка 🎡 отправилась в путь, и они ехали, пока не остановились (на ночь) на стоянке одного из

<sup>&</sup>lt;sup>50</sup> На самом деле более правильным и безопасным мы считаем мнение имама аш-Шафи'и, да помилует его Аллах. Ведь, пророк ∰ сказал: «Нет молитвы у того, кто не прочитал суру "Открывающую Книгу"» — [аль-Бухари, 756; Муслим, 394].

Сообщается, что как-то раз посланник Аллаха сказал: «Наверное, вы читаете (Коран) позади имама в то время, когда его читает имам». Сподвижники сказали: «Поистине, мы поступаем именно так». Тогда посланник Аллаха сказал: «Не делайте так! Исключением является лишь чтение вами суры "аль-Фатиха"». — [Ахмад, 18070, 22745. Хадис достоверный].

А Аллах знает лучше!

племён (бедуинов). Они попросили их оказать им гостеприимство, однако те отказали (им в этом, а через некоторое время) вождя этого племени ужалила (змея или скорпион), и (люди) стали стараться помочь ему, чем могли, но всё было напрасно. (Тогда) один из них сказал: "Обратились бы вы к тем людям, которые остановились (рядом с нами), может быть, что-то найдётся у них". И (несколько человек из этого племени) пришли (к этим сподвижникам пророка 🎒) и сказали: "О (люди), наш вождь был ужален, и мы использовали всё, чтобы помочь ему, но бесполезно, так, может быть, (противоядие) найдётся у когонибудь из вас?" Один из них сказал: "Да, клянусь Аллахом, я (могу) заговаривать (от укусов), однако, клянусь Аллахом, мы попросили вас оказать нам гостеприимство, а вы отказали нам, и поэтому я не стану читать для вас заговор, пока вы не заплатите нам что-нибудь". и они сошлись с ними (на том, что те дадут им за это) стадо овец. И после этого он стал читать над ним: "Хвала **Аллаху, Господу миров...**"51, сплёвывая на него<sup>52</sup>, а (через некоторое время вождь) как будто бы освободился от пут и стал ходить, (полностью) избавившись от боли. И (люди из этого племени отдали) им то, относительно чего договаривались с ними. а потом один из них $^{53}$  сказал: "Поделите (овец)", но тот, кто читал заговор, возразил: "Не делайте (этого), пока мы не (вернёмся) к пророку 🏶 не расскажем ему (обо всём, что было), и не посмотрим, что он велит нам". И (когда) они (вернулись) к посланнику Аллаха 🌺 и рассказали ему (обо всём), он 🦀 спросил: "Откуда

<sup>&</sup>lt;sup>51</sup> Иначе говоря, 1-ю суру Корана "Аль-Фатиху".

<sup>&</sup>lt;sup>52</sup> Речь идёт о лёгком поплёвывании на место укуса.

<sup>53</sup> Имеется в виду один из сподвижников пророка 🐞.

ты узнал, что она (может служить в качестве) заговора?" А потом он сказал: "Вы всё сделали правильно. Поделите (то, что вам досталось,) и выделите одну долю мне", и, сказав это, посланник Аллаха рассмеялся».— [аль-Бухари, 2276; Муслим, 2201].

- Её называют «Шафийа» [Исцеляющая] из-за того, что она, с позволения Аллаха, исцеляет от болезней, исцеляет сердца и телесные недуги. Сура «аль-Фатиха» исцеляет сердца от сомнений, дурных мыслей и наущений. Сура «аль-Фатиха» исцеляет телесные недуги, о чём было сказано в вышеприведенном хадисе.
- Её называют *«ас-Саб' аль-Масаний»* [Семь часто повторяемых аятов] Аллах Всевышний сказал:

«И вот уже Мы даровали тебе (о, Пророк) семь (часто) повторяемых (аятов) и великий Коран»<sup>54</sup>.

Семь часто повторяемых аятов — это сура «аль-Фатиха», которая содержит в себе 7 аятов. Её называют семью часто повторяемыми аятами, так как человек читает её в каждом рака'ате молитвы.

Пророк 🎡 сказал:

**«"Хвала Аллаху, Господу миров..."** (сура «аль-Фатиха») — **это семь часто повторяемых и великий Коран, который был дарован мне».** — [аль-Бухари, 4474].

<sup>&</sup>lt;sup>54</sup> Сура аль-Хиджр, аят 87.

■ Её называют *«ас-Салят»* — [Молитва] — ведь, пророк передал, что Аллах Всевышний сказал: *«Я поделил мо- литву между Собой и Своим рабом пополам»*, а затем упомянул суру «аль-Фатиху».— [Муслим, 395].

### 4 — СКОЛЬКО АЯТОВ В СУРЕ «АЛЬ-ФАТИХА»?!

Сура «аль-Фатиха» состоит из 7 аятов, как об этом говорится в Коране. Аллах Всевышний сказал:

«И вот уже Мы даровали тебе (о, Пророк) семь (часто) повторяемых (аятов) и великий Коран»<sup>55</sup>.

> 1-й аят суры «аль-Фатиха»:

«(Вся) **хвала** — (лишь одному) **Аллаху, Господу миров».** 

2-й аят суры «аль-Фатиха»:

«Милостивому (и) Милующему».

<sup>&</sup>lt;sup>55</sup> Сура аль-Хиджр, аят 87.

> 3-й аят суры «аль-Фатиха»:

«(Единственному) **Царю** [Правителю] **Дня Возда- яния!**»

> 4-й аят суры «аль-Фатиха»:

«(Только) Тебе мы посвящаем поклонение и (только) к Тебе обращаемся за помощью».

> 5-й аят суры «аль-Фатиха»:

«Веди нас Прямым Путем».

6-й аят суры «аль-Фатиха»:

«Путем тех, которых Ты благом одарил».

> 7-й аят суры «аль-Фатиха»:

«...(a) не (nуmеm) тех, которые под (Tвоиm) гневом, и не (nуmеm) заблудших».

Это — мнение большинства учёных. Большинству учёных в этом вопросе противоречит имам аш-Шафи'и, да помилует его Аллах. Он разделил суру «аль-Фатиха» на аяты следующим образом:

«С именем Аллаха Милостивого, Милующего! [1] (Вся) хвала — (лишь одному) Аллаху, Господу миров, [2] Милостивому (и) Милующему, [3] (Единственному) Царю [Правителю] Дня Воздаяния! [4] (Только) Тебе мы посвящаем поклонение и (только) к Тебе обращаемся за помощью [5] Веди нас Прямым Путем, [6] Путем тех, которых Ты благом одарил, (а) не (путем) тех, которые под (Твоим) гневом, и не (путем) заблудших. [7]».

Поэтому существует разногласие относительно того, какой аят является первым в суре «аль-Фатиха»:

• 1-й аят — это слова: «С именем Аллаха Милостивого, Милующего!»;

• 1-й аят — это слова: «(Вся) **хвала** — (лишь одному) **Аллаху, Господу миров».** 

Согласно мнению имама аш-Шафи'и, фраза **«С именем Аллаха Милостивого, Милующего»** является частью суры «аль-Фатиха».

Что же касается большинства учёных, то они считают, что фраза «С именем Аллаха Милостивого, Милующего» не является частью суры «аль-Фатиха». Согласно их мнению, она является отдельным аятом и не относится к какой-либо конкретной суре.

Эта фраза была ниспослана, чтобы разделять между сурами. Именно поэтому, фраза **«С именем Аллаха Милостивого, Милующего»** стоит в начале каждой суры, за исключением суры «ат-Тауба» (№ 9)<sup>56</sup>.

### 5 — РАЗЪЯСНЕНИЕ ФРАЗЫ «Я ПРИБЕГАЮ К АЛЛАХУ ЗА ЗАЩИТОЙ ОТ ПОБИВАЕМОГО ШАЙТАНА».

Аллах Всевышний сказал:

«И когда же ты читаешь Коран, то обратись за защитой к Аллаху от (зла) сатаны, побиваемого камнями [проклятого]»<sup>57</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>56</sup> Автор книги, да помилует его Аллах, хочет указать на то, что данная фраза не входит в сами суры, перед которыми она стоит, а просто используется для разделения между сурами.

<sup>&</sup>lt;sup>57</sup> Сура ан-Нахль, аят 98.

Если мусульманин желает прочитать Коран, то он должен обратиться за защитой к Аллаху от побиваемого камнями шайтана в самом начале чтения. Это действие защищает человека от шайтана и тот не сможет мешать человеку во время чтения.

Человек должен произнести следующие слова:

«Я прибегаю за защитой к Аллаху от побиваемого камнями шайтана».
أُعُوذُ بِالله مِن الشَّيْطَانِ الرَّجِيم
/А'узу би-Лляхи мина-ш-шайтани рраджим/.

■ «Я прибегаю за защитой...» — то есть: я ищу убежища у Аллаха Всевышнего, я ищу у Него защиты и покровительства от этого врага.

Шайтан — это всякий непокорный и высокомерный человек, джинн или иное живое существо.

• «...от побиваемого камнями шайтана...» — ведь, шайтанов побивают падающими с неба звездами, когда они пытаются подслушать разговоры ангелов на небесах. Также шайтана можно прогнать, вспомнив об Аллахе.

Мусульманин должен крепко схватиться за религию своего Господа и обращаться к Аллаху за защитой от шайтана, чтобы шайтан не мог навредить ему.

От пророка 
 также передаётся следующая форма обращения за защитой к Аллаху от шайтана:

«Я прибегаю за защитой к Аллаху от побиваемого камнями шайтана, от одержимости, от **его высокомерия и от его причитаний».** — [Абу Дауд, 775; ат-Тирмизи, 242; ибн Маджах, 807].

/А'узу би-Лляхи ссами'и-ль-'алим мин шшайтани рраджим мин хамзи-хи, уа нафхи-хи уа нафси-хи/.

- «...от одержимости...» иногда шайтан поражает человека, после чего человек становится одержимым. Шайтан входит в человека и передвигается по его кровеносным сосудам, а затем может мучать его посредством наущений, сомнений и одержимости.
- $\blacksquare$  «...*от его высокомерия...»* высокомерие появляется от шайтана.
- «...от его причитаний...» речь идёт о стихотворениях.
   Аллах Всевышний сказал:

«И поэты — за ними следуют заблудшие» 58.

Стихотворения — это причитания шайтана. Исключением являются лишь благие и похвальные стихотворения. Сообщается, что пророк «сказал:

«Поистине, в некоторых стихотворениях есть мудрость». — [ат-Тирмизи, 2845; Абу Дауд, 5011; Ахмад, 1/269].

<sup>&</sup>lt;sup>58</sup> Сура аш-Шу'ара, аят 224.

Однако большая часть стихотворений являются дурными.

Некоторые учёные сказали, что под *«причитаниями шайтана»* имеется в виду колдовство.

Аллах Всевышний сказал:

«(Я ищу защиты у Аллаха) **от зла** (колдуний) **плюющих на узлы** (на веревках), (когда совершают колдовство)»<sup>59</sup>.

Именно поэтому желательно перед началом чтения Корана обращаться за защитой к Аллаху от шайтана.

## 6 — РАЗЪЯСНЕНИЕ ФРАЗЫ «С ИМЕНЕМ АЛЛАХА, МИЛОСТИВОГО И МИЛУЮЩЕГО».

Произнося эту фразу, человек обращается за помощью к Аллаху перед началом какого-либо дела.

■ *«С именем Аллаха…»* — все имена Аллаха содержат в себе благодать [барака].

Аллах Всевышний сказал:

<sup>&</sup>lt;sup>59</sup> Сура аль-Фаляк, аят 4.

«Благословенно имя Господа твоего, Обладателя величия и щедрости!» $^{60}$ 

«Пречист Ты, о Аллах, и хвала Тебе, <u>благословенно Имя Твоё</u>, превыше всего величие Твоё, и нет истинного бога, кроме Тебя!» — [ат-Тирмизи, 242; ибн Маджах, 806, и другие].

/Субхана-кя, Аллахумма, уа бихамди-кя, уа табаракясму-кя уа та'аля джадду-кя уа ля иляха гайру-кя/.

Таким образом, произнося эту фразу, ты ищешь благодати посредством упоминания имён Аллаха. Ты говоришь: «С именем Аллаха», имея в виду: «Я обращаюсь за помощью к Аллаху посредством упоминания Его имени».

- «...*Милостивого...»* [ар-Рахман] это имя Аллаха, которое указывает на Его милость.
- «...*Милующего...»* [ар-Рахим] это имя Аллаха, которое указывает на Его милость.

Аллах Всевышний сказал:

<sup>60</sup> Сура ар-Рахман, аят 78.

«И Он к верующим милостив (и в этом мире и в Вечной жизни)» $^{61}$ .

#### 7 — ТОЛКОВАНИЕ СУРЫ «АЛЬ-ФАТИХА»

Аллах Всевышний сказал [аят № 1]:

«(Вся) хвала — (лишь одному) Аллаху, Господу миров».

Никто не заслуживает абсолютной хвалы, кроме Аллаха Всевышнего. Ведь, только Аллах оказывает творениям безграничную милость. Что касается творений Аллаха, то мы хвалим их, соблюдая определенные рамки, в зависимости от того, сколько они совершают благого. К тому же благо, имеющееся у творений, поместил в них Аллах. Поэтому, абсолютного восхваления достоин только Аллах.

Аллах Всевышний является Господом всех миров. Он взрастил Свои творения посредством Своей милости, и Он является их властелином. Аллах — это Властелин всех творений. Он привёл в порядок их мирскую жизнь и является их Покровителем. Словом, «ар-Робб» [Господь] не называют никого, кроме Аллаха.

<sup>&</sup>lt;sup>61</sup> Сура аль-Ахзаб, аят 43.

• «...Господу миров...» — мирами называют всё сущее, кроме Аллаха. Существует множество миров и их количество знает только Аллах. Существует мир людей, мир джиннов, мир ангелов, мир неживых предметов, мир животных. А Господом всех этих миров является Аллах Всевышний. Ни одно творение не может выйти за пределы господства Аллаха.

Аллах Всевышний сказал [аят № 2]:

Мы уже упомянули толкование и смысл этих двух имён в предыдущей главе.

Аллах Всевышний сказал [аят № 3]:

«(Единственному) **Царю** [Правителю] **Дня Воздаяния!**»

Аллах Всевышний в этом аяте упомянул именно день Воздаяния, ведь, в тот день не будет никакого царя, кроме Него одного. Аллах Всевышний сказал в другом аяте:

«В тот день [в День Суда], когда они появятся (из могил) (и предстанут пред своим Господом), не будет скрыто от Аллаха о них ничего. (И Аллах Всевышний скажет): "Кому (принадлежит) царство в этот день?" (И никто Ему не ответит.) (И затем Он скажет): "Аллаху Единственному, Всепобеждающему!"»62.

Земные цари и простые люди в тот день будут равны и не будет никакого владыки, кроме Аллаха Всевышнего. Власть всех земных царей в День Суда исчезнет. Поэтому в хадисе сказано:

«Аллах Всевышний скажет в День Воскресения: "Я — Царь! Где же могущественные?! Где же высокомерные?!"» — [Муслим, 2788].

В День Суда все будут равны: земные цари и подневольные рабы, нищие и богачи, почётные и презренные. Разница между людьми будет проведена лишь по причине их благих деяний.

Аллах Всевышний сказал [аят № 4]:

«(Только) Тебе мы посвящаем поклонение и (только) к Тебе обращаемся за помощью».

<sup>&</sup>lt;sup>62</sup> Сура Гафир, аят 16.

Никто не заслуживает поклонения, кроме Аллаха Всевышнего. Нельзя обращаться за помощью к кому-то, кроме Аллаха Всевышнего<sup>63</sup>. Только Аллах помогает человеку.

### 1 — Просьба о помощи в таком деле, в котором способен помочь только Аллах.

Просьба о помощи в таком деле, обращенная к кому-то, помимо Аллаха, будет многобожием (ширком). Кто обратился за помощью не к Аллаху в таком деле, в котором способен помочь только Аллах, тот впал в многобожие (ширк). Такой человек впал в многобожие, потому что посвятил своё поклонение кому-либо наряду с Аллахом.

### 2 — Просьба о помощи в таком деле, в котором способно помочь творение Аллаха.

Например, ты просишь у человека, чтобы он помог тебе построить стены дома, или помог тебе поднять твой багаж, и так далее. Аллах Всевышний сказал: «Помогайте друг другу в благочестии и богобоязненности, но не помогайте друг другу в грехе и вражде».— [Сура аль-Маида, аят 2].

Просьба о помощи, обращенная к человеку, в обычных делах, в которых способны помочь люди, дозволена и нет в ней никаких проблем. Такая просьба о помощи относится к вопросам взаимопомощи людей в благочестии и богобоязненности. Посланник Аллаха сказал: «Поистине, Аллах помогает рабу, пока том помогает своему брату».— [Муслим, 2699].

Но другое дело, когда человек обращается за помощью к творениям в таких делах, в которых способен помочь только Аллах. Например, человек просит у творений, чтобы они даровали ему средства к существованию (ризк) или же отвели от него вред. В таких вещах может помочь только Аллах. А эти люди обращаются за помощью к мертвым, обращаются за помощью к джиннам и шайтанам, обращаются за помощью к отсутствующим людям, хотя те отсутствующие никак не могут услышать того, как человек взывает к ним по именам. Это — большое многобожие, ибо человек просит о помощи того, кто неспособен ему помочь.

<sup>&</sup>lt;sup>63</sup> "Исти'ана" — это просьба о помощи. "Исти'ана" бывает двух видов:

Аллах Всевышний сказал [аят № 5]:

«Веди нас Прямым Путем».

Это — мольба [ду'а].

■ «Веди нас прямым путём» — то есть: укажи нам на прямой путь и помоги нам следовать по нему.

Аллах Всевышний указал на прямой путь всем творениям, даже неверующим. Он разъяснил всем творениям истинный путь. Аллах Всевышний сказал:

«А что касается самудян [народа пророка Салиха], то Мы указали им верный путь, но они полюбили [выбрали] слепоту [неверие] вместо истинного пути»<sup>64</sup>.

«Воистину, ты (0, nосланник), указываешь на прямой путь» $^{65}$ .

<sup>64</sup> Сура аль-Фуссылят, аят 17.

<sup>65</sup> Сура аш-Шура, аят 52.

А затем Аллах Всевышний оказал содействие верующим и помог им принять истину. Только Аллах Всевышний может внушить людям следование за истиной. Поэтому Аллах Всевышний сказал:

«Воистину, ты (о, посланник), не сможешь наставить на прямой путь тех, кого возлюбил. Только Аллах наставляет на прямой путь тех, кого пожелает»<sup>66</sup>.

Поэтому, когда ты говоришь: **«Веди нас Прямым Путем»**, ты подразумеваешь следующее: укажи нам на прямой путь и помоги нам следовать за ним.

Прямой путь — это Ислам, это путь Корана и путь посланника Аллаха  $\ensuremath{\circledast}$ . Это — путь, который ведет человека к Аллаху.

Этот путь назван прямым, так как в нём нет кривизны и непонятности. Он является настолько ясным, что идущий по нему не заблудится. И это в отличие от путей заблуждения, которые отклоняют от прямого пути тех, кто ступает по ним. Аллах Всевышний сказал:

<sup>&</sup>lt;sup>66</sup> Сура аль-Касас, аят 56.

«И это [Ислам] — Мой путь прямой; следуйте же по нему и не следуйте другими путями, чтобы они не отделили вас от Его пути. Это Он [Аллах] завещал вам,— может быть, вы будете остерегаться (наказания Аллаха)»<sup>67</sup>.

Путь Аллаха только один и в нём нет кривизны и непонятности. Что же касается всех кривых путей, то они являются путями заблуждения. Пусть Аллах убережет нас от них!

Сообщается, что Джабир ибн 'Абдуллах сказал: «Однажды, когда мы находились у пророка, да благословит его Аллах и да приветствует, он провел по земле черту, после чего начертил две линии справа и две слева от нее, затем поставил левую руку на среднюю (прямую) линию и сказал: "Это — путь Аллаха". Что же касается других линий, то относительно них он сказал: "Это — пути (заблуждения). На каждом из них сидит шайтан и призывает к нему"».— [Ибн Маджах, 11; аль-Хаким, № 3294; и другие].

Далее Аллах Всевышний сказал [аят № 6]:

«Путем тех, которых Ты благом одарил».

Иногда Аллах Всевышний относит этот путь к Себе. Например, Аллах Всевышний сказал:

<sup>&</sup>lt;sup>67</sup> Сура аль-Ан'ам, аят 153.

«Воистину, ты (о, посланник), указываешь на прямой путь — путь Аллаха»<sup>68</sup>.

Ведь, именно Аллах Всевышний указал творениям на этот путь и разъяснил его. Это — путь Аллаха, так он ведёт людей к Аллаху.

А иногда Аллах Всевышний относит этот путь к тем, кто следует по нему. Например, в разбираемом нами аяте сказано:

«Путем тех, которых Ты благом одарил».

Аллах Всевышний одарил этих людей благом, поведя их по этому пути и оказав им Своё содействие. Это — самая величайшая милость Аллаха. Кого же Аллах одарил этим благом?! Об этих людях сказано в другом аяте:

«А кто повинуется Аллаху и Посланнику, то они — вместе с теми, кого облагодетельствовал Аллах, из числа пророков, правдивейших,

<sup>&</sup>lt;sup>68</sup> Сура аш-Шура, аяты 52–53.

# павших за веру и праведных. И как прекрасны они (в Paio) как товарищи!» $^{69}$

- 1 Пророки это первая категория тех, кто следует по прямому пути.
- 2 Правдивейшие это лучшие люди на земле после пророков.
- ➤ 3 Павшие за веру то есть: скончавшиеся на пути Аллаха.
- ➤ 4 Праведные это уже все остальные верующие, следующие по прямому пути.

Мы просим Аллаха, чтобы Он сделал нас и вас теми, кто следует по этому прямому пути вместе с теми, кто был упомянут выше!

В мирской жизни человек часто чувствует тесноту, испытывает трудности и неприятности. Праведник чувствует себя чуждым среди людей. Люди могут побить его и насмехаться над ним, могут угрожать ему и обзывать его. Такой человек должен вспомнить о том, что его спутниками на этом пути являются пророки, правдивейшие, павшие за веру и праведники. Это поможет ему успокочться, проявить терпение перед теми трудностями, с которыми он столкнулся на этом пути.

Этот путь окружен трудностями, поэтому идущий по нему нуждается в длительном терпении и твердой решимости. Если ты вспомнишь о своих спутниках на этом пути, то это поможет тебе идти дальше и сделает трудности

<sup>&</sup>lt;sup>69</sup> Сура ан-Ниса, аят 69.

легкими. Следование по этому пути нуждается в крепкой вере, но мало тех, кто обладает ею.

Аллах Всевышний сказал:

«И не даруется это никому, кроме тех, которые проявляли терпение; и не даруется это никому, кроме как только тем, кто обладает великой долей» $^{70}$ .

Далее Аллах Всевышний сказал в суре «аль-Фатиха» [аят  $N^{o}$  7]:

«...(a) не (nуmем) тех, которые под (Tвоим) гневом, и не (nуmем) заблудших».

Кто находится под гневом Аллаха?! Это — те, кто приобрел знание, но не поступал в соответствии с ним. Эти люди приобрели полезное знание, обрели понимание в религии, но не жили в соответствии с ним. Они находятся под гневом Аллаха, потому что ослушались Его, имея знание. Под гневом Аллаха находится всякий, кто не действует в соответствии с полученным знанием.

Но особенно этот аят касается иудеев, ибо они обладают знанием. Аллах Всевышний назвал их обладателями

<sup>70</sup> Сура Фуссылят, аят 35.

Писания и знания. Но они не стали совершать дела в соответствии со своим знанием, и Аллах разгневался на них.

А кто является заблудшим?! Это — те, кто совершают деяния без знаний. Они подобным людям, идущим вперед, не зная дороги. Такие люди идут навстречу своей гибели.

Эти люди совершают много деяний, утруждают свои души, пытаясь приблизиться к Аллаху, плачут и кричат, желая попасть в Рай. Но проблема в том, что они следуют не по правильному пути, посему деяния не принесут им пользы.

Заблудшими, в частности, являются христиане, ведь, они совершают деяния, не имея знаний. Также заблудшими являются приверженцы нововведений, ведь, они также совершают деяния, не имея знаний.

Таким образом, человек, читающий суру «аль-Фатиха», просит Аллаха, чтобы Аллах отдалил его от двух групп:

- Те, кто имеют знание, но не совершают деяний;
- ▶ 2. Те, кто совершают деяния, но не имеют знаний.

В наше время есть некоторые группы людей, которые небрежно относятся к знанию и обучению. Они говорят людям: «Займите себя поклонением и поминанием Аллаха». Они небрежно относятся к приобретению знаний и к самим обладателям знания. Это — путь заблуждения! Пусть Аллах убережет нас от этого!

В первую очередь, человек непременно должен приобретать знание. Аллах Всевышний сказал:

«Знай же, что нет (никакого истинного) бога, кроме Аллаха, и проси прощения за свой грех и за (грехи всех) верующих мужчин и верующих женщин»<sup>71</sup>.

Аллах Всевышний сначала упомянул знания, а только потом слова и деяния.

Следовательно, можно сделать вывод, что люди по отношению к знанию и деяниям делятся на три вида:

- 1 Люди, которым Аллах одарил благом эти люди приобрели полезное знание и совершали праведные деяния. Читая суру «аль-Фатиха», мы просим Аллаха Всевышнего, чтобы Он повёл нас по пути этих людей.
- 2 Люди, которые приобрели знание, но оставили деяния эти люди находятся под гневом Аллаха, какой бы религии они не придерживались.
- ➤ 3 Люди, которые совершают деяния, но не имеют знаний — эти люди являются заблудшими.

Вторая и третья группы людей являются потерпевшими убыток. Мы просим у Аллаха благополучия!

Если ты поразмышляешь над сурой «аль-Фатиха», то поймешь ее тайны. Аллах Всевышний повелел читать её в каждом рака'ате молитвы именно из-за её величия по сравнению с другими сурами Корана. Ведь, эта сура содержит в себе две великие вещи:

- 1. Восхваление Аллаха в начале суры;
- > 2. Обращение к Аллаху с мольбой в конце суры.

<sup>71</sup> Сура Мухаммад, аят 19.

Именно поэтому тому, кто совершает молитву, желательно сказать «Амин» — [О, Аллах, ответь!] — после прочтения этой суры. Что означает фраза «амин»?! Она означает: о, Аллах, ответь!

### 8 — ДОСТОИНСТВО СУРЫ «АЛЬ-ФАТИХА»

Со слов Абу Хурейры 🐞 сообщается, что посланник Аллаха 🏶 сказал: «Всевышний и Великий Аллах сказал: —

Я поделил молитву между Собой и Своим рабом, и он получит то, что попросит. Когда раб говорит: «(Вся) хвала — (лишь одному) Аллаху, Господу миров», Всевышний Аллах говорит: «Мой раб воздал Мне хвалу». Когда он говорит: «Милостивому (и) Милующему», Всевышний Аллах говорит: «Мой раб восхвалил Меня». Когда он **говорит:** «(Единственному) Царю [Правителю] Дня Воздаяния!», Он говорит: «Мой раб восславил Меня». Когда он говорит: «Тебе Одному мы поклоняемся и у Тебя Одного просим помощи», Он говорит: «Это — между Мной и Моим рабом, и Мой раб получит то, что просит». Когда он говорит: «Веди нас Прямым Путем, Путем тех, которых Ты благом одарил, (а) не (путем) тех, которые под (Твоим) гневом, и не (путем) заблудших», Он говорит: «Мой раб получит это — Мой раб получит то, что попросил». — [Муслим, 395].

■ «Я поделил молитву между Собой и Своим рабом…» — то есть: поделил суру «аль-Фатиха». Эта сура состоит из семи аятов: три с половиной аята посвящены восхвалению Аллаха, три с половиной посвящены просьбам раба.

Восхвалению Аллаха посвящено начало суры:

«(Вся) хвала — (лишь одному) Аллаху, Господу миров, Милостивому (и) Милующему, (Единственному) Царю [Правителю] Дня Воздаяния! (Только) Тебе мы посвящаем поклонение».

А затем до конца суры следуют просьбы самого человека, который читает эту суру:

«...и (только) к Тебе обращаемся за помощью. Веди нас Прямым Путем, Путем тех, которых Ты благом одарил, (а) не (путем) тех, которые под (Твоим) гневом, и не (путем) заблудших».

#### 9 — ПОЛЬЗЫ, ИЗВЛЕКАЕМЫЕ ИЗ СУРЫ «АЛЬ-ФАТИХА»

*Во-первых,* в этой суре указание на единобожие [таухид]. Аллах Всевышний сказал:

«(Вся) хвала — (лишь одному) Аллаху, Господу миров, Милостивому (и) Милующему, (Единственному) Царю [Правителю] Дня Воздаяния! (Только) Тебе мы посвящаем поклонение».

Во-вторых, в этой суре указание на существование посланников. Ведь, Аллах Всевышний сказал: «(Вся) хвала— (лишь одному) Аллаху, Господу миров».

Аллах Всевышний указал на то, что Он является Господом всех творений. А Господь не может оставить Своих рабов без того, что исправит их жизнь. А больше всего исправляет жизнь рабов послание к ним посланников.

Также Аллах Всевышний сказал в этой суре: «Веди нас Прямым Путем...». Люди не могут узнать о прямом пути без послания к ним посланников.

В-третьих, в этой суре опровержение многим заблудшим группам.

В частности, сура является опровержением безбожникам, которые не веруют в Господа. Аллах Всевышний сказал им: «(Вся) хвала — (лишь одному) Аллаху, Господу миров».

Также эта сура опровергает многобожников, которые придают Аллаху сотоварищей в поклонении. В этой суре сказано: «(Вся) хвала — (лишь одному) Аллаху, Господу миров».

А также: «*(Только)* **Тебе мы посвящаем поклонение и** *(только)* **к Тебе обращаемся за помощью».** В этих аятах опровержение многобожникам, которые поклоняются не только Аллаху, но и другим объектам.

Также эта сура опровергает джахмитов, му'тазилитов и тех, кто отрицает атрибуты  $Aллаха^{72}$ .

Также эта сура опровергает тех, кто отрицает воскрешение мертвых. Ведь, Аллах Всевышний сказал: «(Единственному) Царю [Правителю] Дня Воздаяния».

Также эта сура опровергает иудеев, христиан и тех, кто последовал по их пути. Сура опровергает две группы людей:

- Люди, которые приобрели знание, но оставили совершение деяний;
- Люди, которые совершают деяния, но оставили знание.

Эта сура является опровержением всякому обладателю знаний, которые не живёт в соответствии со своим знанием. Эта сура также является опровержением всякому, кто делает дела, не имея знаний.

Поэтому ученые говорят, что эта сура так или иначе опровергает все заблудшие группы, из-за чего её и называют матерью Писания.

Люди часто читают эту великую суру, не задумываясь над её смыслами и ничего не понимая. Эта сура всего

<sup>&</sup>lt;sup>72</sup> Ведь, в этой суре упоминается много имен и атрибутов Аллаха.

лишь слова на их языках, смысл которых они не понимают. Для них эта сура подобна иностранной речи. Это — большая ошибка с их стороны и огромное упущение. Коран был ниспослан для того, чтобы люди размышляли над ним и пытались понять его смыслы.





Речь пойдет о второй суре Корана, которую называют «аль-Бакара» — [Корова]. Аллах Всевышний в этой суре упомянул рассказ о корове, которую было приказано заколоть сынам Исраиля 73. Эта великая сура содержит в себе великое знание о вероубеждении, множество шари'атских законоположений и историй, произошедших с предшествующими общинами.

Пророк 🏶 побудил людей к её изучению, сказав:

«Изучайте суру аль-Бакара, ведь, поистине, её изучение — это благодать (барака), а её оставление — это убыток, и с ней не могут справиться шайтаны». — [Ахмад и другие. См. «Сахих аль-Джами'», 1165].

<sup>&</sup>lt;sup>73</sup> Аллах Всевышний сказал: «И вот сказал Муса своему народу: "Поистине Аллах приказывает вам заколоть (какую-нибудь) корову". Они сказали: "Ты (что) насмехаешься над нами? " Он [Муса] сказал: "Я обращаюсь (за защитой) к Аллаху, чтобы не быть невежественным (и насмехаться над рабами Аллаха) "».

Эта история начинается с аята Nº 67 и до аята Nº 74. Здесь приведен лишь первый аят.

То есть: шайтаны не могут находиться в том месте, где читают эту суру.

В другом хадисе сказано:

«Читайте в своих домах суру аль-Бакара! Поистине, шайтан не входит в дом, в котором читают суру аль-Бакара». — [аль-Хаким 1/561. Хадис достоверный. См. «Сахих аль-Джами"», 1170].

■ «Изучайте суру аль-Бакара...» — то есть: научитесь читать её правильно и изучайте её смыслы и толкования. Необходимо изучать смыслы этой суры, чтобы потом совершать деяния в соответствии с ней. Поэтому один из сподвижников говорил: «Мы изучали десять аятов и не шли дальше, пока не изучали их смыслы и не совершали деяния в соответствии с изученным. Мы изучали знание и совершали деяния вместе».

Именно так нужно изучать Коран: нужно научиться правильно читать его и изучить смыслы аятов и их толкование, чтобы затем совершать деяния.

\* \* \* \* \* \*

Аллах Всевышний сказал в начале этой суры:

<sup>74</sup> Сура аль-Бакара, аят 1.

Многие суры Корана начинаются с таких букв. Ученые разногласили относительно того, что означают эти буквы. Мы упомянем лишь два мнения.

- Первое мнение большинство учёных считают, что их нужно читать так, как они пришли. Иначе говоря, только Аллах Всевышний знает их смысл, а люди не должны вдаваться в эти подробности. Сторонники этого мнения говорят, что нет никакого довода, который бы разъяснял смысл подобных аятов.
- Второе мнение эти буквы указывают на непревзойденность Корана. Аллах Всевышний ниспослал этот Коран, состоящий из букв, которые арабы используют в своей речи, но вместе с этим, они не могут придумать даже один аят, подобный аятам Корана.

Поэтому, чаще всего, после упоминания этих букв приходит упоминание самого Корана. Например, в этой суре Аллах говорит:

«Алиф. Лям. Мим. Эта книга [Коран] — нет сомнения в этом — является руководством для остерегающихся (наказания Аллаха)»  $^{75}$ .

В суре «аль-А'раф» Аллах говорит:

<sup>75</sup> Сура аль-Бакара, аяты 1−2.

«Алиф. Лям. Мим. Сод. Писание, (которое) ниспослано тебе [Коран] — пусть же не будет в твоей груди стеснения [сомнения] о нем»<sup>76</sup>.

В другой суре Аллах говорит:

«Каф. (Я, Аллах) клянусь Кораном славным!»<sup>77</sup>

В другой суре Аллах говорит:

«Сод. (Я, Аллах) клянусь Кораном, (который) содержит напоминание (людям)» $^{78}$ .

В другой суре Аллах говорит:

«Алиф. Лям. Мим. Ниспослание (этой) Книги [Корана], и в этом нет сомнения, (идет) от Господа миров, (а не от человека)»<sup>79</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>76</sup> Сура аль-А'раф, аяты 1–2.

<sup>&</sup>lt;sup>77</sup> Сура Каф, аят 1.

<sup>&</sup>lt;sup>78</sup> Сура Сод, аят 1.

<sup>&</sup>lt;sup>79</sup> Сура ас-Саджда, аяты 1–2.

Эти буквы указывают на непревзойденность Корана.

Это второе мнение является серьезным и основательным. Его упоминал шейх уль-Ислям ибн Теймия и другие учёные.

Далее Аллах Всевышний сказал:

«Эта книга [Коран] — нет сомнения в этом — является руководством для остерегающихся (наказания Aллаха)» $^{80}$ .

В этом Писании нет никакого сомнения, ибо ложь не может подступиться к нему ни спереди, ни сзади. Аллах Всевышний сказал:

«А ведь если бы он [Коран] был не от Аллаха, то они, непременно, нашли бы в нем много противоречий» $^{81}$ .

Этот Коран является верным руководством для тех, кто остерегается наказания Аллаха. Верное руководство —

<sup>80</sup> Сура аль-Бакара, аят 2.

<sup>&</sup>lt;sup>81</sup> Сура ан-Ниса, аят 82.

это то, что указывает человеку на истинный путь. Коран указывает на этот истинный путь, ведущий к Раю.

Остережение от наказания Аллаха— это совершение того, что повелел Аллах, надеясь на Его награду, и оставление того, что Он запретил, из-за страха перед Его наказанием.

Именно те люди, которые остерегаются наказания Аллаха, смогут извлечь пользу из Корана и последовать по прямому пути. Что же касается всех остальных людей, то посредством Корана до них был доведен довод и их оправдание исчезло. После того, как Коран дошёл до людей, у них не будет оправдания перед Аллахом.

### 1 — ВИДЫ ЛЮДЕЙ ПО ОТНОШЕНИЮ К КОРАНУ

В начале суры «аль-Бакара» Аллах Всевышний указал на то, что люди бывают трёх видов по отношению к Корану:

➤ 1 — Люди, которые уверовали в него внешне и внутренне, выполняют его веления и сторонятся его запретов.

Это — те, кто остерегается наказания Аллаха. Аллах Всевышний посвятил им три аята, сказав:

являются преуспевшими»82.

இ وَالَّذِينَ يُوْمِنُونَ بِمَا أُنزِلَ إِلَيْكَ وَمَا أُنزِلَ مِن قَبْلِكَ وَبِالْآخِرَةِ هُمْ وَالَّذِينَ يُوْمِنُونَ بِمَا أُنزِلَ إِلَيْكَ وَمَا أُنزِلَ مِن قَبْلِكَ وَبِالْآخِرَةِ هُمُ الْمُفْلِحُونَ இ يُوقِنُونَ ۞ أُولَـٰئِكَ عَلَىٰ هُدًى مِّن رَّبِهِمْ وَأُولَـٰئِكَ هُمُ الْمُفْلِحُونَ (Ohu-me), которые веруют в сокровенное, совершают молитву (должным образом) и расходуют из того, чем Мы их наделили, которые веруют в ниспосланное тебе и ниспосланное до тебя и убеждены в Последней жизни. Они следуют верному руководству от их Господа, и они

Эти три аята содержат пять признаков верующих.

# Bo-nepвых, «(Они — me), которые веруют в сокровенное».

Они подтверждают правдивость того, о чем поведал Аллах Всевышний и Его посланник 

хотя не видят этого.

Сокровенным называют всё, что скрыто от людей, и всё, чего они не видели. Например, события, случившиеся в прошлом, события, которые произойдут в будущем, известия о невидимых мирах, и так далее.

В первую очередь, они веруют в Аллаха Всевышнего, веруют в Его имена и атрибуты, хотя и не видели Его в этой мирской жизни. Они уверовали в Аллаха, узнав о Нём через Его бытийные знамения и через аяты Его Писания. Ведь, творения, которые ты видишь в этой вселенной, указывают на величие их Творца.

Затем они веруют в ангелов, хотя и не видели их. Также они верят в существование джиннов, хотя и не видели

<sup>82</sup> Сура аль-Бакара, аяты 3–5.

Также они веруют в сокровенное, связанное с будущим. Они верят в правдивость известий, которые должны произойти перед Судным Днем. Они верят в мучения и наслаждения могилы<sup>83</sup>, верят в Воскрешение, в расчёт и в мост, который будет проложен над Адом. Они верят в Весы<sup>84</sup>,

<sup>&</sup>lt;sup>83</sup> Сообщается, что Абу Аййуб сказал: «Однажды пророк вышедший (из дома) после захода солнца и услышавший (какой-то страшный) крик, сказал: "Это иудеев подвергают мучениям в их могилах"». Передали аль-Бухари, 1375; Муслим, 2869.

Передают со слов Абу Хурайры что посланник Аллаха обычно обращался к Аллаху с такой мольбой: «О Аллах, поистине, я прибегаю к Тебе от мучений могилы, от мук огня, от испытаний жизни и смерти и от испытания Даджаля!» Передали аль-Бухари, 1377; Муслим, 2872.

Речь идет о Весах, на которых в Судный День будут взвешены деяния рабов, а также сами рабы и свитки, в которых записаны их деяния.

Аллах Всевышний сказал: **«Те, чья чаша Весов** [с благими деяниями] **окажется тяжелой, обретут успех** [войдут в Рай]. **А те, чья чаша Весов** [с благими деяниями] **окажется легкой, потеряют самих себя и вечно пребудут в Геенне** [в Аду]».— [Сура аль-Муминун, аяты 102–103].

Передают со слов Абу Хурайры 🧠 что пророк 🎡 сказал: «Есть два слова, которые любит Милостивый, и они легки для языка, а на

Верующие веруют в сокровенное, даже если их разум неспособен его понять. Вера в сокровенное строится на доверии к Аллаху, так как человеческий разум не может познать сокровенное. Человеку остаётся только лишь уверовать в сокровенное на основе шариатских текстов.

Если же человек верит только в то, что соответствует его разуму, то он не является верующим. Такой человек отвергает всё, что противоречит разуму. Аллах Всевышний сказал о таких людях:

«Так нет же, они объявляют ложью знание, которое не способны постичь и толкование которого еще не свершилось. Таким же образом

**Весах они будут тяжелы.** (Это слова) "Пречист Аллах, и хвала Ему, пречист Аллах Великий!"». Передали аль-Бухари, 7563; Муслим, 2694.

Передают со слов 'Абдуллаха ибн 'Амра, да будет доволен Аллах им и его отцом, что пророк всказал: «(Для того чтобы добраться от одного берега) моего водоёма (до другого, потребуется) месяц пути, вода его белее молока, аромат его приятнее (благоухания) мускуса, а кувшины (имеющиеся на его берегах, по численности своей), подобны небесным звёздам, и тот, кто напьётся из него, уже никогда не испытает жажды». Передали аль-Бухари, 6579; Муслим, 2292.

<sup>85</sup> У посланника Аллаха இ будет Водоём, к которому будет приходить его община [в День Воскресения], о чем сообщается в достоверных преданиях от него самого.

**его отвергали их предшественники. И посмотри, каков был конец** [какое наказание постигало] **беззаконников**»<sup>86</sup>.

Самым худшим из беззаконников и неверующих является тот человек, который вообще не верует в сокровенное, отвергая даже существование Аллаха.

Во-вторых, «...**совершают молитву** (должным образом)».

Молитва — это второй столп Ислама. Недостаточно просто совершать молитву, но необходимо, чтобы молитва совершалась должным образом.

Совершая молитву, человек должен соблюдать все условия молитвы, все её столпы и обязательные и желательные предписания. Совершая молитву, человек должен соблюдать смирение и молиться с присутствующим сердцем. Это и есть совершение молитвы должным образом. Человеку записывается награда за совершение молитвы в зависимости от того, насколько он смиренно её совершал<sup>87</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>86</sup> Сура Йунус, аят 39.

<sup>87</sup> Ибн уль-Каййим, да помилует его Аллах, сказал: «Смирение — это дух и суть молитвы! Молитва без смирения и сосредоточенности сердца подобна мертвому телу, лишенному духа. Не устыдится ли человек подарить себе подобному творению мертвого раба или рабыню?! (А что же тогда сказать о молитве, совершаемой Аллаху?!) Такая молитва подобна мертвому рабу или рабыне, которых собираются подарить царю. Поэтому Аллах Всевышний не принимает её, хотя в этом мире его обязанность совершить эту молитву считается исполненной, но Аллах не вознаграждает за неё. Ведь, поистине, не достанется рабу Аллаха из его молитвы ничего, кроме той части, которую он совершал сосредоточенно и осмысленно». См. «аль-Уабиль ас-Саййиб», стр. 11.

# В-третьих, «...расходуют из того, чем Мы их наделили».

Очень часто милостыня в Коране упоминается вместе с молитвой. Ведь, молитва — это благодеяние раба, совершаемое им для Господа, а милостыня — это благодеяния раба по отношению к творениям Аллаха. Верующие люди совершают молитву ради своего Господа и относятся наилучшим образом к творениям Аллаха, раздавая милостыню.

- «...из того, чем Мы их наделили...» Аллах не требует от тебя раздать в качестве милостыни всё твоё имущество. Человеку необходимо раздавать лишь часть своего имущества.
- «...Мы их наделили...» имущество это милость и подарок Аллаха. Человек не приобретает имущество благодаря своим силам и знаниям. Нет, это Аллах Всевышний дарует ему пропитание.

Верующие люди расходуют своё имущество в разных видах. В частности, они выплачивают обязательный закят, обеспечивают своих жён, детей и родственников, и раздают милостыню посторонним людям.

# В-четвертых, «...(они) веруют в ниспосланное тебе и ниспосланное до тебя...».

Этот аят касается людей Писания, которые уверовали в посланника Аллаха Ведь, они уверовали сразу в два Писания. Аллах Всевышний дарует таким людям двойную награду.

Аллах Всевышний сказал:

﴿ وَكَذَٰلِكَ أَنزَلْنَا إِلَيْكَ الْكِتَابَ ۚ فَالَّذِينَ آتَيْنَاهُمُ الْكِتَابَ يُؤْمِنُونَ

«И так Мы ниспослали тебе (о, Мухаммад) Книгу [Коран]. А те (из потомков Исраиля), кому Мы даровали Писание, веруют в него [в Коран]. И из этих [из арабов] есть те, которые веруют в него [в Коран]. И отрицают Наши знамения только неверные!»<sup>88</sup>

Также Аллах Всевышний сказал:

«А когда им [людям Писания] читают (Коран), они говорят: "Мы уверовали в него, он [Коран] — истина от нашего Господа. Поистине, мы еще до него были (всецело) предавшимися (Аллаху)". Такие — им будет дана их награда вдвойне [за то, что веровали в свои Писания и за то, что затем уверовали в Коран] (и) за то, что они проявляли терпение»<sup>89</sup>.

Им уготована двойная награда: одна награда за прошлую веру, вторая награда за нынешнюю веру.

В другом аяте также сказано:

<sup>88</sup> Сура аль-'Анкабут, аят 47.

<sup>&</sup>lt;sup>89</sup> Сура аль-Касас, аяты 53-54.

«О вы, которые уверовали (в 'Ису сына Марьям и Мусу)! Остерегайтесь (наказания) Аллаха и (также) уверуйте в Его посланника [в Мухаммада]. (Если вы сделаете это, то) Он даст вам две доли Своей милости и устроит вам свет, с которым вы пойдете, и простит вам. Ведь, Аллах прощающий (грехи Своим верующим рабам), милующий (к ним)» 90.

- «...(они) веруют в ниспосланное тебе...» то есть: веруют в Коран.
- «...**и ниспосланное до тебя...»** то есть: веруют в предшествующие Писания.

Речь идёт о людях Писания, которые уверовали в нашего посланника . Например, эфиопский царь и иудейский учёный 'Абдуллах ибн Салям.

## В-пятых, «...и убеждены в Последней жизни...».

Последняя жизнь — это Судный день и то, что после него. Если человек уверовал в Последнюю жизнь, он начнёт готовиться к ней, совершая праведные деяния и принося покаяния на свои скверные поступки.

Вера в Судный День — это один из шести столпов веры.

<sup>&</sup>lt;sup>90</sup> Сура аль-Хадид, аят 27.

Таким образом, мы перечислили пять признаков истинно верующих людей. А затем Аллах Всевышний упомянул их награду, сказав: «Они следуют верному руководству от их Господа, и они являются преуспевшими» 91.

- «Они следуют верному руководству от их Господа...» такова их награда в мирской жизни. Они следуют по верному и ясному пути, в котором нет кривизны.
- «...и они являются преуспевшими...» такова их награда в Раю. Именно эти верующие являются преуспевшими. Что же касается всех остальных людей, кроме верующих, то им нет никакого успеха.

\* \* \* \* \* \*

2 — Люди, которые не уверовали в Коран.

Относительно этих людей в начале суры «аль-Бакара» приходит два аята. Аллах Всевышний сказал:

«Поистине, те, которые стали неверующими — все равно им, увещевал ты их или не увещевал,— они не веруют. Наложил Аллах печать на

<sup>91</sup> Сура аль-Бакара, аят 5.

сердца их и на их слух, а на взорах их — покров. И для них — великое наказание  $(\beta A\partial y)^{92}$ .

Неверие — это отсутствие веры [имана] и отказ от неё. Неверующими же являются те, которые отказались принять ислам и не ответили тому, кто призывал их к Аллаху.

Неверие может проявляться либо в полном отрицании Творца, либо в придании Ему сотоварищей, либо в совершении чего-либо, что выводит человека из Ислама. Неверие может проявляться либо в словах, либо в делах, либо в убеждениях.

- «Поистине, те, которые стали неверующими…» то есть: отказались последовать за верным руководством от Аллаха Всевышнего.
- «...все равно им, увещевал ты их или не увещевал, они не веруют...» эти люди узнали об истине, но не последовали за ней, после чего Аллах Всевышний наказал их, лишив веры навсегда.
- «Наложил Аллах печать на сердца их и на их слух...» то есть: Аллах закрыл их сердца и слух так, что ничего не может войти в них, и ничего не может выйти наружу. В сердца неверующих не проникает свет веры по причине того, что ранее они отвернулись от истины.

Аллах Всевышний сказал:

<sup>92</sup> Сура аль-Бакара, аяты 6-7.

«И Мы переворачиваем сердца их и взоры их [Мы препятствуем им уверовать], ибо они не уверовали в это в первый раз»<sup>93</sup>.

Если человеку стала ясна истина, а он отвернулся от неё, то наказанием для него послужит неверие до конца жизни. Если Аллах запечатал сердца человека, то нет никакой пользы в том, чтобы призывать его.

Они будто не слышат призыва к истине и не следуют за верным руководством. Да убережет нас Аллах от такого наказания! Аллах Всевышний сказал:

«И пример (призывающего к истине и) тех, которые стали неверующими, подобен примеру (пастуха) который кричит на (стадо), которое не слышит ничего, кроме зова и крика [не понимает смысла его речи]. Они глухи, немы, слепы, и они не разумеют» 94.

• «...а на взорах их — покров...» — они не размышляют над знамениями Аллаха и не извлекают из них пользы. Они смотрят на эти знамения подобно животным, не понимая мудрости и секретов. Аллах Всевышний не даровал

<sup>&</sup>lt;sup>93</sup> Сура аль-Ан'ам, аят 110.

<sup>&</sup>lt;sup>94</sup> Сура аль-Бакара, аят 171.

милости их сердцам, лишил их милости слуха и зрения, ведь, ранее они не приняли истину.

В этом предостережение от отворачивания от истины, когда человек слышит её. Если человек отвернется от истины, то Аллах лишит его верного руководства и запечатает его сердце.

• «И для них — великое наказание…» — такое воздаяние ждёт их в Последней жизни. Ужасное наказание, истинную сущность которого знает только Аллах Всевышний.

\* \* \* \* \* \*

> 3 — Люди, которые уверовали в Коран внешне, хотя в их сердцах неверие.

Таких людей называют лицемерами, и они хуже и опаснее неверующих. Ведь, смотря на неверующих, мусульмане понимают, что они — неверующие, и остерегаются их козней. А что касается лицемеров, то мусульмане считают их своими братьями. Лицемеры внешне выявляют Ислам, живут среди мусульман, и мусульмане считают их братьями. Мусульмане не остерегаются их, хотя те сеют нечестие на земле.

Лицемеры опаснее неверующих, поэтому Аллах Всевышний ниспослал относительно них сразу 13 аятов в начале суры «аль-Бакара». В другом месте Аллах Всевышний сказал:

«Поистине, лицемеры — в *(самом)* нижнем слое Огня, и никогда ты не найдешь для них

**помощника,** (который смог бы защитить их от злейшего пристанища)» $^{95}$ .

■ «...в (самом) нижнем слое Огня...» — то есть: даже ниже неверующих и идолопоклонников.

Лицемерие [нифак] — это выявление наружу веры и праведности, и сокрытие в сердце неверия, показухи.

Лицемерие бывает двух видов:

- а) Лицемерие в убеждениях это выявление веры и сокрытие в сердце неверия. Совершающий такое будет в самом нижнем слое Огня. Да убережет нас Аллах от такого наказания!
- б) Лицемерие в делах это присутствие в человеке каких-либо признаков лицемерия, хотя при этом в основе он является верующим. Такое лицемерие называют малым.

Например, пророк 🏶 сказал:

«Лицемера отличают три признака: когда он рассказывает, то лжёт, когда обещает, то нарушает (своё обещание), а когда ему доверяются, он предаёт». — [аль-Бухари, 33; Муслим, 59].

В другой версии сказано: «...когда спорит, то переходит границы».

В третьей версии сказано: «...когда обещает, то предает».

Если эти поступки исходят от верующего, то говорят, что в этом верующем присутствует лицемерие в делах,

<sup>&</sup>lt;sup>95</sup> Сура ан-Ниса, аят 145.

которое уменьшает его веру. Это малое лицемерие может привести человека к большому лицемерию.

Именно поэтому пророк 🎡 сказал:

«Истинным лицемером является тот, кому присущи четыре (свойства), а отличающийся каким-либо из них будет отмечен одним из свойств лицемерия, пока не избавится от него. (Четырьмя такими свойствами отличается тот, кто) предаёт, когда ему доверяются, лжёт, когда рассказывает (о чём-нибудь), поступает вероломно, когда заключает договор, и допускает беззакония, когда враждует (с кем-либо)». — [аль-Бухари, 34; Муслим, 58].

Мы просим у Аллаха защиты от лицемерия! Каждый мусульманин обязан сторониться лицемерия и признаков лицемеров. Ведь, иногда в мусульманина может проникнуть определенная черта лицемера из-за слабой веры.

Аллах Всевышний сказал о лицемерах в суре «аль-Ба-кара»:

«И из (числа) людей (есть те), кто говорят: "Уверовали мы в Аллаха и в Последний День [День Суда]". Но они не являются верующими» <sup>96</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>96</sup> Сура аль-Бакара, аят 8.

Они уверовали лишь своими языками, а в сердцах они не являются верующими. Если человек не верует в сердце, то он не является верующим.

### 2 — КОГДА ПОЯВИЛОСЬ ЛИЦЕМЕРИЕ?!

Ученые говорят, что в Мекке не было лицемеров, скрывавших свои убеждения. Дело в том, что в Мекке мусульмане были слабы и ислам принимал лишь тот, кто обладал правдивой верой. Ведь, принимающий Ислам подвергался смутам и гонениям. Иначе говоря, неверующим не было никакого смысла прикидываться верующими.

Также после переселения пророка в Медину лицемеров еще не было. Но во 2-м году хиджры произошла битва при Бадре, где мусульмане одержали победу и их мощь возросла. Неверующие, жившие в Медине, посчитали, что их неверие подвергает их опасности. Тогда они нашли только один выход: решили принять Ислам внешне, чтобы спокойно жить среди людей и обезопасить свою жизнь. Однако в их сердцах было сокрыто неверие.

Аллах Всевышний сказал:

«Они [лицемеры] пытаются обмануть Аллаха и тех, которые уверовали, но обманывают только самих себя и (сами этого) не чувствуют» <sup>97</sup>.

<sup>97</sup> Сура аль-Бакара, аят 9.

В другом аяте Аллах Всевышний сказал:

«Поистине, лицемеры пытаются обмануть Аллаха (внешне показывая веру, и скрывая неверие в душе), тогда как Он (Сам) обманет их (в День Воскрешения)»98.

- «...но обманывают только самих себя...» то есть: поступая таким образом, они вредят лишь самим себе. Им следовало бы желать добра самим себе и желать самим себе спасения от Огня. Но лицемеры обманывают самих себя, подвергая свои души гневу Аллаха Всевышнего.
- **«...и** *(сами этого)* **не чувствуют...»** они не понимают, что их лицемерие обернется против них самих.

\* \* \* \* \* \*

Далее Аллах Всевышний сказал:

«В их сердцах болезнь. Пусть же Аллах увеличит их болезнь! И для них — мучительное наказание за то, что они лгут» 99.

<sup>&</sup>lt;sup>98</sup> Сура ан-Ниса, аят 142.

<sup>&</sup>lt;sup>99</sup> Сура аль-Бакара, аят 10.

Болезнь сердец — это причина лицемерия. Болезни сердца страшнее телесных недугов. Ученые говорят, что болезни сердец бывают двух видов:

### 🕼 а) Болезни страстей.

Это — болезни, возникающие из-за любви к запретному. Например, человеку хочется вступать в запретные связи, хочется воровать, пить спиртное, злословить о людях, сплетничать, и так далее. Аллах Всевышний сказал:

«И не будьте (о, женщины) мягкими речью [не проявляйте нежности в речах], ибо возжелает вас тот, в сердце которого болезнь» 100.

## б) Болезни сомнений.

Это — болезни, возникающие из-за неверия, сомнения, лицемерия, плохих мыслей об Аллахе и о верующих.

Болезни сомнений более опасны, чем болезни страстей. Ведь, чаще всего человек, страдающий болезнью сомнений, не кается пред Аллахом. В отличие от того, кто страдает от болезни страстей,— этот человек обычно кается и пытается исправить свои дела.

- «В их сердцах болезнь…» в сердцах лицемеров болезнь сомнений и болезнь страстей вместе. Иначе говоря, они собрали в себе сразу два виды болезней.
- «Пусть же Аллах увеличит их болезнь!» и это станет наказанием для них, ведь, они не уверовали в зна-

<sup>&</sup>lt;sup>100</sup> Сура аль-Ахзаб, аят 32.

мения Аллаха Всевышнего. В их сердцах уже была болезнь, а когда они проявили очередное неверие, эта болезнь усилилась. Как сказал Всевышний:

وَإِذَا مَا أُنزِلَتْ سُورَةٌ فَمِنْهُم مَّن يَقُولُ أَيُّكُمْ زَادَتْهُ هَـٰذِهِ إِيمَانًا وَهُمْ يَسْتَبْشِرُونَ ﴿ وَإِنَا مَا أُنزِلَتْ سُورَةً فَمِنْهُم مَّن يَقُولُ أَيُّكُمْ وَمَاتُوا وَهُمْ كَافِرُونَ ﴾ قُلُوبِهِم مَّرَضُ فَزَادَتْهُمْ رِجْسًا إِلَى رِجْسِهِمْ وَمَاتُوا وَهُمْ كَافِرُونَ ﴾ «И когда ниспосылается (какая-нибудь) сура, то среди них [среди этих лицемеров] (находятся) такие, которые говорят (с неприятием и насмешкой): "Кому из вас эта (сура) прибавила веры? " Что же касается тех, которые уверовали, то она прибавила им веру, и они радуются. А что касается тех, в чьих сердцах болезнь, то она [ниспосланная сура] прибавила скверну к их скверне, и они умерли, будучи неверными» 101.

- «И для них мучительное наказание...» это второе наказание, уготовленное лицемерам. А затем Аллах разъяснил причину этого наказания, сказав:
- «...за то, что они лгут».

Они лгали, выявляя веру и скрывая неверие. Это один из худших видов лжи.

\* \* \* \* \* \*

<sup>101</sup> Сура ат-Тауба, аяты 124–125.

Далее Аллах Всевышний сказал:

«А когда им говорят: "Не сейте беспорядок на земле!" — они говорят: "Мы — только творящие благое"»<sup>102</sup>.

■ "Не сейте беспорядок на земле!" — то есть: не будьте лицемерами. Ведь, лицемерие, неверие и ослушание Аллаха — это сеяние нечестия на земле. Из-за этих грехов на землю нисходят наказания, задерживаются дожди и исчезают источники воды, высыхают деревья и погибают плоды, исчезает безопасность. Аллах Всевышний сказал:

«Появилась порча [засуха, болезни и заразные заболевания] на суше и море по (причине) того, что приобрели руки людей, чтобы они вкусили часть того, что они натворили, и чтобы они вернулись на прямой путь»<sup>103</sup>.

Лицемерие, неверие и ослушание Аллаха — это сеяние нечестия на земле, а покорность Аллаху, вера и праведные деяния — это наведение на земле порядка.

<sup>102</sup> Сура аль-Бакара, аят 11.

<sup>&</sup>lt;sup>103</sup> Сура ар-Рум, аят 41.

#### Аллах Всевышний сказал:

«Не распространяйте нечестия на земле после того, как она приведена в порядок»<sup>104</sup>.

Аллах Всевышний привел землю в порядок посредством откровения, пророчества и истинной веры. Поэтому тот, кто ослушивается Аллаха и проявляет неверие, является сеющим нечестие на земле.

- "Не сейте беспорядок на земле! " то есть: оставьте лицемерие, и уверуйте в Аллаха, как уверовали люди.
- «...они говорят: "Мы только творящие благое"...» — они считают, что лицемерие и неверие — это наведение на земле порядка. Они говорят, что они наводят на земле порядок.

Но Аллах Всевышний сказал в следующем аяте, опровергая их:

«Но нет! На самом деле они [лицемеры] являются сеющими беспорядок, но (ohu) не чувствуют (mo20)»  $^{105}$ .

Аллах Всевышний ответил на их утверждения. Именно они и только они сеют беспорядок на земле, лицемеря и проявляя неверие.

<sup>&</sup>lt;sup>104</sup> Сура аль-А'раф, аят 56.

<sup>&</sup>lt;sup>105</sup> Сура аль-Бакара, аят 12.

**«...но** (они) **не чувствуют** (этого)...» — они не понимают, что сеют беспорядок. Наоборот, они считают, что наводят порядок.

Сегодня приверженцы страстей и скверных желаний желают переманить мусульман к себе. Они желают, чтобы мусульмане оставили шари'ат, начали совершать преступления и приобрели скверные нравы. Они говорят: «Это и есть наведение порядка». Они называют правильную веру и соблюдение религии возвращением в средневековье и отсталостью. Как же вчерашний день похож на сегодняшний! Они желают, чтоб правление осуществлялось на основе конституций, а не на основе того, что ниспослал Аллах. Они говорят: «Это и есть наведение порядка». Они желают снять с женщин хиджабы и сделать их гуляющими по улицам. Они желают, чтобы женщины выполняли мужскую работу, чтобы женщины путешествовали, куда захотят. Они говорят: «Это и есть наведение порядка. Это — прогресс, это — развитие, это — цивилизация». Когда же ты сопротивляешься, они считают, что ты сеешь нечестие на земле. Именно об этом говорит Аллах, описывая лицемеров в этой суре.

Также Аллах Всевышний сказал:

«А как же бывает, когда постигает их [лицемеров] несчастье за то, что уготовали их руки [за содеянные грехи], а потом они приходят к тебе (о, Пророк), (оправдываясь и) клянясь Аллахом: "Мы

(этим поступком) хотели только благого и примирение (между спорящими)?"»<sup>106</sup>.

В наши дни лицемеры говорят те же самые слова. Они показывают людям веру в Аллаха, скрывая в своих сердцах вражду к Аллаху. Просим у Аллаха благополучия!

\* \* \* \* \* \* \*

Далее Аллах Всевышний сказал:

«А когда говорят им [лицемерам]: "Уверуйте, как уверовали люди! " — они отвечают: "Разве мы станем веровать, как уверовали глупцы? " Но, нет! Поистине, они [лицемеры] — (сами) глупцы, но они (даже) не знают (в каком заблуждении они пребывают)» 107.

Им говорят: «Уверуйте в Аллаха и в Его посланника жак уверовали сподвижники, да будет доволен ими Аллах». Аллах Всевышний назвал верующих людьми, ведь, верующие и есть самые настоящие люди.

■ «Они отвечают: "Разве мы станем веровать, как уверовали глупцы? "...» — они называют сподвижников

<sup>&</sup>lt;sup>106</sup> Сура ан-Ниса, аят 62.

<sup>107</sup> Сура аль-Бакара, аят 13.

пророка тлупцами. Ведь, сподвижники уверовали и соблюдали религию Аллаха. Сподвижники совершали молитву, соблюдали пост, их женщины носили хиджаб. Сподвижники сторонились запретного, сторонились ростовщичества, сторонились мошенничества, ухищрений и обмана. А лицемеры называют их глупцами.

■ «Но, нет! Поистине, они [лицемеры] — (сами) глупцы...» — ведь, они наносят вред самим себе, лицемеря и обманывая людей.

Какая же из двух групп на самом деле является глупцами?! Одна группа людей уверовала в Аллаха и в Его посланника в стала придерживаться праведности и попыталась исправить других. А другая группа — лицемеры и неверующие. Нет сомнения в том, что именно неверующие являются глупцами. Лицемеры и есть настоящие глупцы.

■ «...но они (даже) не знают (в каком заблуждении они пребывают) ...» — ведь, Аллах Всевышний запечатал их сердца, и они не могут различить между истиной и ложью, между глупостью и благоразумием. Они считают благоразумие глупостью, а глупость — благоразумием, так как их разумы больны, а сердца испорчены. Таковы признаки лицемеров!



Далее Аллах Всевышний сказал:

«И когда они [лицемеры] встречают тех, которые уверовали, они говорят: "Мы уверовали!" А когда остаются со своими шайтанами, (mo) говорят: "Поистине, мы — с вами, поистине мы только насмехаемся"»  $^{108}$ .

Следующий признак лицемеров — двуличие. Они показываются перед верующими в одном облике, а перед неверующими — в другом.

- «И когда они встречают тех, которые уверовали, они говорят: "Мы уверовали! "...» они показывают веру, совершают молитву, соблюдают пост, совершают поступки, приказанные Исламом. Они делают всё это, чтобы обмануть верующих.
- «А когда остаются со своими шайтанами…» словом «шайтан» можно описать как джинна, так и человека. Шайтаны из числа людей приносят больше вреда, чем шайтаны из числа джиннов. Когда лицемеры остаются наедине с этими шайтанами, они открыто заявляют о своей сушности.
- «Поистине, мы с вами, поистине мы только насмехаемся ...» то есть: мы не покинули вас, мы на вашей религии, мы просто обманываем мусульман. Мы показываем себя верующими, издеваясь над ними, а они верят.

\* \* \* \* \* \*

<sup>108</sup> Сура аль-Бакара, аят 14.

Далее Аллах Всевышний сказал:

«Аллах поиздевается над ними и увеличит их беззаконие, в котором они скитаются вслепую» $^{109}$ .

Аллах Всевышний отсрочит их наказание и даст им часть мирских благ, а затем нашлёт на них неизбежное наказание. Аллах Всевышний — Справедливый Судья. Он дарует каждому такое воздаяние, какого тот заслуживает. Аллах может дать лицемерам мирские блага, к которым они стремятся, но в конце их всё равно ждёт тяжёлое наказание.

В Последней жизни им также в начале будет дан свет, а затем этот свет исчезнет, и они останутся во мраке. Аллах Всевышний сказал:

«В тот день [в День Суда], когда скажут лицемеры и лицемерки тем, которые уверовали: "Подождите нас, чтобы нам заимствовать вашего света!" Будет (с насмешкой) сказано им [лицемерам]: "Вернитесь обратно и ищите света!"»<sup>110</sup>.

<sup>109</sup> Сура аль-Бакара, аят 15.

<sup>&</sup>lt;sup>110</sup> Сура аль-Хадид, аят 13.

Их свет погаснет. Да убережет нас Аллах от такого наказания! Именно поэтому верующие скажут:

«(O,) Господь наш! Дай нам нашего света сполна [не дай ему погаснуть] и прости нам (наши грехи): ведь Ты над всякой вещью мощен»<sup>111</sup>.

Верующие произнесут эти слова, испугавшись, когда увидят, что свет лицемеров погас.

- «...и увеличит их беззаконие...» Аллах Всевышний не наказывает их сразу, не раскрывает их сущность.
- «...в котором они скитаются вслепую...» они никогда не последуют по прямому пути. Да убережет нас Аллах от такого!

Затем Аллах Всевышний упомянул две притчи, связанные с лицемерами, дабы слушающий понял их сущность.

\* \* \* \* \* \*

### Первая притча:

﴿ مَثَلُهُمْ كَمَثَلِ الَّذِي اسْتَوْقَدَ نَارًا فَلَمَّا أَضَاءَتْ مَا حَوْلَهُ ذَهَبَ اللَّهُ بِنُورِهِمْ وَتَرَكَهُمْ فِي ظُلُمَاتٍ لَّا يُبْصِرُونَ ۞ صُمُّ بُكُمُ عُمْيُ اللَّهُ بِنُورِهِمْ وَتَرَكَهُمْ فِي ظُلُمَاتٍ لَّا يُبْصِرُونَ ۞ صُمُّ بُكُمُ عُمْيُ فَهُمْ لَا يَرْجِعُونَ ﴾

<sup>111</sup> Сура ат-Тахрим, аят 8.

«По примеру они [лицемеры] подобны тому, кто (темной ночью) зажег огонь, (чтобы людям, которые идут в темноте, можно было видеть путь), а когда он осветил все, что кругом него, Аллах унес их свет [огонь погас] и оставил их во мраке, так что они не видят (куда идти). (Эти лицемеры) глухие, немые, слепые. Они не вернутся на прямой путь»<sup>112</sup>.

Аллах Всевышний сравнил их с людьми, которые находятся ночью в пустыне. Эти люди зажгли огонь, и он начал приносить им пользу. А когда огонь осветил всё, и они начали видеть то, что вокруг, огонь неожиданно погас. Аллах унес их свет и оставил их во мраке, так что они не видят (куда идти).

### > Вторая притча:

﴿ أَوْ كَصَيِّبٍ مِّنَ السَّمَاءِ فِيهِ ظُلُمَاتُ وَرَعْدُ وَبَرْقُ يَجْعَلُونَ أَصَابِعَهُمْ فِي آذَانِهِم مِّنَ الصَّوَاعِقِ حَذَرَ الْمَوْتِ أَ وَاللَّهُ مُحِيطً بِالْكَافِرِينَ ﴾

«Или (же они по примеру) как (люди, которые шли по открытому пространству, и над ними оказалась) дождевая туча с неба. (Затем начался дождь и) в ней — (полнейший) мрак, гром и молния, они вкладывают свои пальцы в уши (испытывая

<sup>&</sup>lt;sup>112</sup> Сура аль-Бакара, аяты 17–18.

*страх)* от ударов молнии, опасаясь смерти, а Аллах объемлет неверующих»<sup>113</sup>.

Аллах Всевышний сравнил их с человеком, который ночью попал под сильный ливень. Этот человек будто бы блуждает во мраках: мрак ночи, мрак тучи и мрак дождя. То же самое касается и лицемера. Он блуждает во мраках неверия, во мраках лицемерия, во мраках сомнений. Они будто бы попали под сильный гром и молнии. Они находятся в сильном страхе. Да убережет нас Аллах от такого!

Далее Аллах Всевышний сказал:

﴿ يَكَادُ الْبَرْقُ يَخْطَفُ أَبْصَارَهُمْ كُلَّمَا أَضَاءَ لَهُم مَّشَوْا فِيهِ وَإِذَا أَظُلَمَ عَلَيْهِمْ قَامُوا وَلَوْ شَاءَ اللَّهُ لَذَهَبَ بِسَمْعِهِمْ وَأَبْصَارِهِمْ إِنَّ أَظْلَمَ عَلَيْهِمْ قَامُوا وَلَوْ شَاءَ اللَّهُ لَذَهَبَ بِسَمْعِهِمْ وَأَبْصَارِهِمْ إِنَّ أَظْلَمَ عَلَيْهِمْ قَامُوا فَي عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾ اللَّه عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾

«Готова молния отнять их зрения; как только она осветит для них, они идут при ней [при свете молнии]. А когда окажется над ними мрак, они стоят (на своих местах). И если бы пожелал Аллах, то унес бы их слух и зрение: ведь Аллах над всякой вещью мощен»<sup>114</sup>.

Таково описание лицемеров! Если Ислам приносит им какую-то личную выгоду, они сразу хватаются за неё. Если же случается какая-либо смута, вред или испытание,

<sup>&</sup>lt;sup>113</sup> Сура аль-Бакара, аят 19.

<sup>114</sup> Сура аль-Бакара, аят 20.

то они останавливаются, испытывая сомнения относительно Ислама. Аллах Всевышний также сказал:

﴿ وَمِنَ النَّاسِ مَن يَعْبُدُ اللَّهَ عَلَى حَرْفٍ ۗ فَإِنْ أَصَابَهُ خَيْرٌ اطْمَأَنَّ بِهِ وَمِنَ النَّنْيَا وَالْآخِرَةَ ۚ ذَٰلِكَ بِهِ ۖ وَإِنْ أَصَابَتْهُ فِتْنَةُ انقَلَبَ عَلَى وَجْهِهِ خَسِرَ النُّنْيَا وَالْآخِرَةَ ۚ ذَٰلِكَ هُوَ الْخُسْرَانُ الْمُبِينُ ﴾ هُوَ الْخُسْرَانُ الْمُبِينُ ﴾

«И среди людей есть (и) такой, кто поклоняется Аллаху на грани (между верой и неверием). Если его постигает добро [если он здоров и в достатке], (то) он успокаивается этим [продолжает быть покорным Аллаху]; а если его постигает искушение [испытание трудностями], (то) он отворачивается своим лицом [отступает от Веры]. (Этим самым) он потерял (этот) мир и Вечную жизнь. Это и есть очевидная потеря!»

Человек, заявляющий о своей вере, непременно будет испытан в этой жизни, чтобы отличить истинную веру от лицемерия. Если вера человека не была правильной, то он вернётся в неверие после испытания. Что же касается человека с правдивой верой, то он будет крепко придерживаться истины. Когда с ним случится добро, он будет благодарить Аллаха; когда же случится что-то дурное, он будет проявлять терпение. Таков верующий человек! Что же касается лицемера, то он спокоен, когда всё хорошо. А если случается испытание, то он показывает своё неверие. Да убережет нас Аллах от такого!

<sup>&</sup>lt;sup>115</sup> Сура аль-Хаджж, аят 11.

Аллах Всевышний ниспослал много аятов, повествующих о лицемерах. Он ниспослал о них суру «ат-Тауба» — [«Покаяние»,  $N^9$  9]. Также Он ниспослал о них суру «аль-Мунафикун» — [«Лицемеры»,  $N^9$  63]. Также аяты о лицемерах можно встретить в сурах «ан-Ниса» — [«Женщины»,  $N^9$  4], «али 'Имран» — [«Семейство Имрана»,  $N^9$  3], «аль-'Анкабут» — [«Паук»,  $N^9$  29].

Во многих аятах Корана сообщается о сущности лицемеров. О лицемерах говорится так часто, ибо они очень опасны для мусульман, дабы мусульмане остерегались. Как же их много сегодня! Да не увеличит Аллах их количество! Они живут среди нас и распространяют везде своё зло. Они — люди нашей нации, говорят на нашем языке, называют себя верующими мусульманами. Просим у Аллаха благополучия!







# СВЯЩЕННЫЙ КОРАН О РЕЛИГИИ ИСЛАМ

#### 1 — ЧТО ТАКОЕ ИСЛАМ?

Ислам — это религия, которая противоречит многобожию, неверию и прочим ложным религиозным воззрениям.

Ислам — это предание себя Аллаху посредством единобожия, покорность Ему путём подчинения и непричастность к многобожию и его приверженцам.

Поистине, мусульманин не будет предаваться комулибо, кроме Аллаха. Поэтому человек, посвящающий своё поклонение Аллаху и еще кому-то, является многобожником. А кто отказался предать себя Аллаху, тот является высокомерным неверующим.

Аллах Всевышний сказал:

﴿ بَلَىٰ مَنْ أَسْلَمَ وَجْهَهُ لِلَّهِ وَهُوَ مُحْسِنٌ فَلَهُ أَجْرُهُ عِندَ رَبِّهِ وَلَا خَوْهُ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ ﴾ خَوْفُ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ ﴾

«Но нет же! Кто предал свой лик Аллаху, будучи искренним, то ему (будет дана) его награда у его Господа (в Вечной жизни), и не будет страха над ними и не будут они печальны»<sup>116</sup>.

Это и есть Ислам: искреннее исповедание единобожия, покорность Аллаху путём подчинения и непричастность к многобожию и его приверженцам.

Именно этой религии придерживались все посланники, мир им. Все посланники придерживались этого Ислама. Все посланники предались Аллаху, исповедуя единобожие. Все посланники подчинялись Аллаху и соблюдали покорность. Все посланники посвящали своё поклонение только Ему. Все посланники сторонились многобожия и враждовали с многобожниками. Поэтому все они были мусульманами. Религия посланников — это Ислам, хотя их законы и были разными.

Именно поэтому Аллах Всевышний сообщил о том, что Нух [Ной] был мусульманином:

﴿ وَاتْلُ عَلَيْهِمْ نَبَأَ نُوحٍ إِذْ قَالَ لِقَوْمِهِ يَا قَوْمِ إِن كَانَ كَبُرَ عَلَيْكُم مَّ قَامِي وَتَذْكِيرِي بِآيَاتِ اللَّهِ فَعَلَى اللَّهِ تَوَكَّلْتُ فَأَجْمِعُوا أَمْرَكُمْ وَتُذْكِيرِي بِآيَاتِ اللَّهِ فَعَلَى اللَّهِ تَوَكَّلْتُ فَأَجْمِعُوا أَمْرَكُمْ وَتُمْرَكُمْ عَلَيْكُمْ غُمَّةً ثُمَّ اقْضُوا إِلَيَّ وَثُمُرَكُمْ عَلَيْكُمْ غُمَّةً ثُمَّ اقْضُوا إِلَيَّ وَثُمُرَكُمْ عَلَيْكُمْ غُمَّةً ثُمَّ اقْضُوا إِلَيَّ وَلَا تُنظِرُونِ ۞ فَإِن تَوَلَّيْتُمْ فَمَا سَأَلْتُكُم مِّنْ أَجْرٍ إِنْ أَجْرِي إِلَّا عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ مِنْ أَجْرٍ إِنْ أَجْرِي إِلَّا عَلَيْكُمْ مَنِ الْمُسْلِمِينَ ﴾ عَلَى اللَّهِ أَوْمِرْتُ أَنْ أَكُونَ مِنَ الْمُسْلِمِينَ ﴾

<sup>&</sup>lt;sup>116</sup> Сура аль-Бакара, аят 112.

«И прочитай им [неверующим мекканцам] весть о (пророке) Нухе. Вот сказал он своему народу: "О, народ мой! Если тяжко для вас мое пребывание (среди вас) и напоминание (вам) о знамениях Аллаха, то (только) на Аллаха я полагаюсь; объедините же ваше дело [объединитесь все вместе] и (призовите на помощь) ваших сотоварищей, потом пусть ваше дело (в отношении меня) вас не заботит [действуйте открыто], потом решайте против меня, и не давайте мне отсрочки (ни на час)! А если вы отвернетесь (от моих наставлений и напоминаний), то ведь я не просил у вас награды: поистине, моя награда — только у Аллаха, и велено мне быть одним из мусульман"»<sup>117</sup>.

■ «...и велено мне быть одним из мусульман...» — то есть: одним из предавшихся Аллаху, одним из подчинившихся и покорных Ему.

Также Аллах Всевышний сказал об Ибрахиме [Аврааме] :

«Не был (пророк) Ибрахим ни иудеем, ни христианином, а был он ханифом [единобожником],

<sup>&</sup>lt;sup>117</sup> Сура Йунус, аяты 71–72.

мусульманином и не был он из (числа) многобожников»<sup>118</sup>.

Также Аллах Всевышний поведал о том, что Ибрахим и Исма'иль 🎕 говорили:

«Господь наш! И сделай нас (двоих) мусульманами перед Тобой и из нашего потомства — общину мусульман, и покажи нам места нашего поклонения, и прими наше покаяние, ведь Ты, поистине — Принимающий покаяние, Милующий!»<sup>119</sup>

Также Аллах Всевышний поведал о том, что пророк Йа'куб [Иаков] 🙈 , сказал:

«О, сыны мои! Поистине, Аллах избрал для вас религию; не умирайте никак иначе, как, только будучи мусульманами»<sup>120</sup>.

<sup>118</sup> Сура али 'Имран, аят 67.

<sup>&</sup>lt;sup>119</sup> Сура аль-Бакара, аят 128.

<sup>&</sup>lt;sup>120</sup> Сура аль-Бакара, аят 132.

• «...будучи мусульманами...» — то есть: искренне поклоняясь только Аллаху, подчиняясь и покоряясь только Ему.

Также Аллах Всевышний поведал о том, что пророк Муса [Моисей] 🚵, сказал:

«О, народ мой, если вы уверовали в Аллаха, то лишь на Него полагайтесь, если вы являетесь мусульманами» $^{121}$ .

• «...если вы являетесь мусульманами...» — то есть: если вы являетесь подчинившимися Аллаху, единобожниками, искренними в поклонении Ему.

Также Аллах Всевышний поведал о сынах Исраиля:

«Судили по ней [по Торе] пророки, которые были мусульманами, тех, кто исповедует иудейство. И верные слуги Господа и книжни-ки (тоже судили) по тому, что им было велено хранить, а это — Писание Аллаха [Тора]» $^{122}$ .

<sup>&</sup>lt;sup>121</sup> Сура Йунус, аят 84.

<sup>122</sup> Сура аль-Маида, аят 44.

■ «...которые были мусульманами...» — то есть: всецело покорились Аллаху.

Следовательно, ислам — это религия всех пророков эхотя их законы и были разными. Некоторые пророки поклонялись Аллаху на основе Торы [Таурат], другому пророку было ниспослано Евангелие [Инджиль] — именно так каждый из пророков поклонялся Аллаху на основе того закона, который был ниспослан именно ему. Но все они были мусульманами. Аллах Всевышний сказал:

«Каждому из вас Мы установили закон (по которому они судят) и (ясный) путь (которым они следуют)» $^{123}$ .

Затем Аллах Всевышний отменял эти законы, и уже было запрещено жить в соответствии с ними. Если кто-то продолжал соблюдать отмененные законы, то он переставал быть мусульманином. Ведь, человек — это всего лишь раб, которому приказывают и запрещают. Он должен выполнять то, что повелел Аллах, и сторониться того, что Он запретил.

Если же человек станет следовать за своими страстями и желаниями, станет слепо следовать за своими предками, то он не будет настоящим рабом Аллаха и не будет мусульманином. Когда закон был отменен, то деяния в соответствии с ним прекращаются. А кто продолжает придерживаться отмененной религии, то он уже не будет

<sup>&</sup>lt;sup>123</sup> Сура аль-Маида, аят 48.

мусульманином. Такой человек обязан принять самую последнюю из божественных религий.

Например, в самом начале Ислама люди совершали молитву в сторону Иерусалима. Пророк и мусульмане молились в сторону Иерусалима, выполняя веление Аллаха. Когда уже направление молитв было изменено в сторону Каабы, то каждый мусульманин должен был молиться уже в сторону Каабы. А если бы кто-то продолжал молиться в сторону Иерусалима, то он уже перестал бы быть мусульманином. Аллах Всевышний сказал:

«И сделали Мы направление молитв, на котором был ты (прежде) [направление в сторону Иерусалима], только для того, чтобы (потом) Нам узнать, кто последует за Посланником [подчинится ему и примет вместе с ним новое направление в молитве] от обращающихся вспять» 124.

Правильная религия — это следование за посланником, а не фанатичная приверженность своим страстям. Поэтому, когда направление молитв было изменено, люди, совершающие молитву, тут же повернулись в сторону Каабы. Иначе говоря, начало их молитвы было в сторону Иерусалима, а конец — уже в сторону Каабы. Это и есть предание себя Аллаху и подчинение Ему.

<sup>&</sup>lt;sup>124</sup> Сура аль-Маида, аят 48.

Счастье человека целиком и полностью зависит от следования за велениями Аллаха. Мусульманин всегда совершает только то, что узаконил для него Аллах.

Если же человек станет следовать за своими страстями и желаниями, то он станет рабом страстей, а не рабом Аллаха. Аллах Всевышний сказал:

«Разве же ты не видел того, кто взял себе богом свою страсть? И Аллах ввел его в заблуждение при знании [после того, как до него дошло истинное знание и ясные доводы] и положил печать на его слух и сердце, а на его зрение положил покров. Кто же его наставит на истинный путь после Аллаха [после того, как Аллах заблудил его]? Разве вы (о, люди) не внемлете (этим увещаниям)?» 125

Таким образом, Ислам — это религия всех пророков, мир им. Когда Аллах Всевышний послал Мухаммада ∰ то исламом стало называться то, с чем пришел Мухаммад ∰. Все предыдущие религии были отменены. Если же человек продолжил исповедовать иудаизм или христианство, он стал неверующим, так как его религия уже отменена.

<sup>&</sup>lt;sup>125</sup> Сура аль-Джасия, аят 23.

Аллах Всевышний повелел всем людям последовать за последним посланником . Иудею запрещено продолжать исповедовать иудаизм, а христианину запрещено продолжать исповедовать христианство. Поэтому пророк . сказал:

«Если бы Муса был живым, то ему ничего не осталось бы, кроме как последовать за мной». — [Ахмад, 3/387].

Аллах Всевышний заключил договор со всеми посланниками ресли кто-нибудь из них застанет Мухаммада то он обязан будет последовать за ним. Аллах Всевышний сказал:

﴿ وَإِذْ أَخَذَ اللَّهُ مِيثَاقَ النَّبِيِّينَ لَمَا آتَيْتُكُم مِّن كِتَابٍ وَحِكْمَةٍ ثُمَّ جَاءَكُمْ رَسُولُ مُّصَدِّقُ لِّمَا مَعَكُمْ لَتُوْمِنُنَّ بِهِ وَلَتَنصُرُنَّهُ قَالَ ثُمَّ جَاءَكُمْ رَسُولُ مُّصَدِّقُ لِمَا مَعَكُمْ لَتُوْمِنُنَّ بِهِ وَلَتَنصُرُنَّهُ قَالَ الْقَلْمَدُوا الْقَرْرُتُمْ وَأَخَذْتُمْ عَلَى ذَلِكُمْ إِصْرِي تَقالُوا أَقْرَرْنَا قَالَ فَاشْهَدُوا وَأَنَا مَعَكُم مِّنَ الشَّاهِدِينَ ﴿ فَمَن تَولَّى بَعْدَ ذَلِكَ فَأُولَلِئِكَ هُمُ الْفَاسِقُونَ ﴿ الشَّمَاوَاتِ الْفَاسِقُونَ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَن فِي السَّمَاوَاتِ الْفَاسِقُونَ ﴾ وَالْأَرْضِ طَوْعًا وَكَرْهًا وَإِلَيْهِ يُرْجَعُونَ ﴾

«И вот взял Аллах завет [договор, подкрепленный клятвой] со (всех) пророков: "Какое бы Я ни даровал вам писание и мудрость, (но) затем (когда) придет к вам (от Аллаха следующий) посланник, подтверждающий истинность того, что с вами, то вы, непременно и обязательно,

уверуете в него [в нового посланника] и будете помогать ему". Сказал Он: "Подтверждаете ли вы (о, пророки) и принимаете ли на этом (условии) Мою ношу [этот завет]? " Они [пророки] сказали: "Мы подтверждаем". (Аллах) сказал: "Будьте же свидетелями, и Я (тоже) буду с вами из (числа) свидетелей".

А кто же отвернется (от завета с Аллахом) после этого, (то) такие (являются) непокорными. Неужели же они желают другой религии, помимо религии Аллаха, когда Ему предались [всецело подчинились] (все) те, кто в небесах и на земле, по своей воле и невольно, и к Нему (все) вы будете возвращены (в День Суда)?» 126

После того, как был послан пророк Мухаммад во и до Судного Дня, все люди и джинны обязаны последовать за ним. А придерживающийся какой-либо иной религии будет неверующим, даже если его религия до этого была правильной. Ведь, сейчас эта религия уже отменена и всем людям приказано следовать за последним посланником во правильной во приказано следовать за последним посланником во приказано последним посланником во приказано последовать за последним посланником во приказано последовать за последним посланником во приказано последовать за последним посланником во приказани последовать за послед

Аллах Всевышний сказал:

<sup>&</sup>lt;sup>126</sup> Сура али 'Имран, аяты 81–83.

«Скажи (о, Посланник): "О, люди! Поистине, я — посланник Аллаха к вам всем, Того, Которому (принадлежит) власть над небесами и землей"» 127.

Именно поэтому пророк в писал письма различным царям, призывая их к Исламу. Он написал послание к персидскому хосрою, к римскому цезарю, и ко многим другим.

Сообщается, что пророк написал византийскому императору Ираклию 128 следующие слова:

«Прими Ислам, и ты спасёшься, а Аллах удвоит твою награду; если же ты откажешься, тогда на тебя будет возложено бремя греха (твоих) крестьян<sup>129</sup>».— [аль-Бухари, 7; Муслим, 1773].

Также посланник Аллаха @ сказал:

«Клянусь Тем, в Чьей длани душа Мухаммада, если какой-нибудь иудей или христианин из этой общины<sup>130</sup> услышит обо мне, а потом умрёт, не уверовав в то, с чем я был послан, он обязательно окажется [одним] из обитателей Огня!» — [Муслим, 153].

<sup>&</sup>lt;sup>127</sup> Сура аль-А'раф, аят 158.

 $<sup>^{128}</sup>$  Ираклий или Гераклий I — император Византии, правивший с 610 по 641 год.

<sup>129</sup> Пророк имеет в виду, что крестьяне, иными словами подданные Ираклия, последуют примеру своего правителя, за что ему придётся держать ответ перед Аллахом.

<sup>&</sup>lt;sup>130</sup> Здесь имеется в виду всё человечество.

## 2 — СТОЛПЫ ИСЛАМА В СВЯЩЕННОМ КОРАНЕ

Столпы Ислама — это то, на чём строится Ислам.

Сообщается, что однажды Джибриль , явился к пророку Мухаммада и спросил: «О Мухаммад, сообщи мне об исламе».

Посланник Аллаха 🎡 ответил:

«(Суть) ислама заключается в том, чтобы ты засвидетельствовал, что нет божества, достойного поклонения, кроме Аллаха, и что Мухаммад — посланник Аллаха, выстаивал молитвы, давал закят, соблюдал пост во время рамадана и совершил хадж к Дому, если сумеешь сделать это». — [Муслим, 8].

Сообщается, что 'Абдуллах ибн 'Умар, да будет доволен Аллах им и его отцом, сказал: «Я слышал, как посланник Аллаха сказал:

## "Ислам строится на пяти (столпах):

- 1. свидетельстве о том, что нет божества, достойного поклонения, кроме Аллаха, и что Мухаммад — посланник Аллаха,
- 2. выстаивании молитвы,
- 3. выплате закята,
- 4. совершении хаджа,
- **5. соблюдении поста в месяце Рамадан**"». [аль-Бухари, 8, 4514; Муслим, 16].

Аллах Всевышний упоминает эти столпы во многих аятах Священного Корана.

## ПЕРВЫЙ СТОЛП ИСЛАМА: ДВА СВИДЕТЕЛЬСТВА

В Коране часто говорится о первом столпе Ислама. Множество аятов Корана призывают людей к единобожию и запрещают им многобожие. Множество аятов Корана говорят о необходимости следования за посланником Аллаха ...

Аллах Всевышний сказал:

«О люди! Поклоняйтесь вашему Господу, Который сотворил вас и тех, которые (были) до вас,— чтобы вы остерегались (наказания Аллаха)»<sup>131</sup>.

Также Аллах Всевышний сказал:

«И (истинный) Бог ваш — (есть) бог единственный, нет бога [заслуживающего поклонение], кроме Него, Милостивого, Милующего!» <sup>132</sup>

<sup>131</sup> Сура аль-Бакара, аят 21.

<sup>&</sup>lt;sup>132</sup> Сура аль-Бакара, аят 163.

«Обращайтесь же (с мольбами) к Аллаху, посвящая своё поклонение только Ему, даже если это и ненавистно неверующим»<sup>133</sup>.

Все эти аяты и многие другие указывают на необходимость поклонения только одному Аллаху и запрещают многобожие. Именно этого требует от человека свидетельство о том, что нет истинного бога, кроме Аллаха.

Что же касается второго свидетельства— свидетельства о том, что Мухаммад— посланник Аллаха, то Аллах Всевышний сказал:

«Благословен (Аллах), Который ниспослал Различение [Коран, который разделяет истину и ложь] Своему рабу (Мухаммаду), чтобы он стал для миров [для джиннов и людей] предостерегающим увещевателем»<sup>134</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>133</sup> Сура Гафир, аят 14.

<sup>134</sup> Сура аль-Фуркан, аят 1.

«(Вся) хвала Аллаху, Который ниспослал Своему рабу [пророку Мухаммаду] Книгу [Коран] и не сделал в ней (никакого) искажения»<sup>135</sup>.

Также Аллах Всевышний сказал:

«Мухаммад не является отцом кого-либо из ваших мужчин, однако (он) (является) посланником Аллаха и печатью пророков [последним пророком]»<sup>136</sup>.

Также Аллах Всевышний сказал:

«Мухаммад — посланник Аллаха» 137.

<sup>&</sup>lt;sup>135</sup> Сура аль-Кахф, аят 1.

<sup>&</sup>lt;sup>136</sup> Сура аль-Ахзаб, аят 40.

<sup>&</sup>lt;sup>137</sup> Сура аль-Фатх, аят 29.

«Это — аяты Аллаха; читаем Мы их тебе (o, My-xammad) по истине. И действительно, ты, однозначно, из (uucna) посланников!»  $^{158}$ 

Во всех вышеупомянутых аятах утверждение того, что Мухаммад 
 на самом деле является посланником от Аллаха.

Также Аллах Всевышний сказал:

«Поистине Мы послали тебя (о, Мухаммад) с истиной [с Книгой Аллаха и Его Законом] (ко всем людям) как доброго вестника и предостерегающего увещевателя, и ты не будешь спрошен об обитателях Геенны» 139.

А также:

«Поистине, Мы послали к вам посланника [Мухаммада], (который) будет свидетельствовать против вас» $^{140}$ .

<sup>&</sup>lt;sup>138</sup> Сура аль-Бакара, аят 252.

<sup>&</sup>lt;sup>139</sup> Сура аль-Бакара, аят 119.

<sup>140</sup> Сура аль-Муззаммиль, аят 15.

«И также Мы сделали вас (о, верующие) общиной средней [самой справедливой и самой лучшей], чтобы вы (в День Суда) были свидетелями относительно людей и чтобы (последний) Посланник был свидетелем относительно вас»<sup>141</sup>.

Также Аллах Всевышний сказал:

«О, Пророк! Поистине, Мы послали тебя свидетелем, добрым вестником (который радует верующих Раем) и предостерегающим увещателем, призывающим к Аллаху с Его дозволения и подобным освещающему светочу»<sup>142</sup>.

Во всех вышеупомянутых аятах утверждение того, что Мухаммад 
 на самом деле является посланником от Аллаха.

Также Аллах Всевышний повелел всем подчиняться этому пророку ......:

<sup>&</sup>lt;sup>141</sup> Сура аль-Бакара, аят 143.

<sup>&</sup>lt;sup>142</sup> Сура аль-Ахзаб, аяты 45–46.

«Кто повинуется Посланнику, тот повинуется Aллаху» $^{143}$ .

А также:

«И повинуйтесь Посланнику, чтобы вы были помилованы!» $^{144}$ 

А также:

«И если будете повиноваться ему [Пророку], то будете на истинном пути. И на посланнике (лежит обязанностью) только ясное доведение (посланий своего Господа)»<sup>145</sup>.

Все вышеперечисленные аяты повествуют о первом столпе Ислама — о свидетельстве о том, чти нет истинного бога, кроме Аллаха, и что Мухаммад — посланник Аллаха.

<sup>&</sup>lt;sup>143</sup> Сура ан-Ниса, аят 80.

<sup>&</sup>lt;sup>144</sup> Сура ан-Нур, аят 56.

<sup>&</sup>lt;sup>145</sup> Сура ан-Нур, аят 54.

#### ВТОРОЙ СТОЛП ИСЛАМА: МОЛИТВА

Молитва была вменена в обязанность в ночь вознесения посланника Аллаха в на небеса. Это случилось еще до его переселения в Медину. В эту ночь он был перенесен в Иерусалим, а затем был вознесён на небеса.

Аллах Всевышний упомянул молитву во многих аятах. Аллах Всевышний повелел совершать её должным образом:

«И совершайте (пятикратную обязательную) молитву» $^{146}$ .

Также Аллах повелел оберегать молитву:

«(О, верующие) оберегайте (обязательные) молитвы и молитву среднюю [предвечернюю молитву ('acp)] и стойте пред Аллахом (в молитвах ваших) благоговейно»<sup>147</sup>.

Также Аллах пригрозил Своим наказанием тем, кто небрежно относится к молитве:

<sup>146</sup> Сура аль-Бакара, аят 43.

<sup>&</sup>lt;sup>147</sup> Сура аль-Бакара, аят 238.

«Горе же [сильное наказание] (в День Суда) (будет) (таким) молящимся, которые к молитве своей небрежны»<sup>148</sup>.

А также:

«И последовали за ними потомки, которые перестали совершать молитву и последовали за страстями, и встретят они убыток ( $\beta A \partial y$ )»<sup>149</sup>.

Также Аллах сообщил о том, где окажутся люди, которые не совершали молитву:

«Что привело вас в Преисподнюю? Скажут они [адские мученики]: "Мы не были из числа молящихся, и мы не кормили бедняка, и мы

 $<sup>^{148}</sup>$  Сура аль-Ма'ун, аяты 4-5.

<sup>&</sup>lt;sup>149</sup> Сура Марьям, аят 59.

погрязали (в неверие, насмешки, лживые речи) (вместе) с погрязавшими, и мы считали ложью День Воздаяния, пока не пришла к нам убежденность [смерть]"»<sup>150</sup>.

Пророк ∰ разъяснил, что молитва является столпом этой религии. Кто оберегает свою молитву, тот оберегает свою религию. А кто погубил свою молитву, тот погубил свою религию. Молитва — это первое, за что будет спрошен человек в День Суда. Если молитва будет принята Аллахом, то будут приняты и все остальные деяния. А если молитва будет отвергнута, то будут отвергнуты все остальные деяния.

Молитва — это то, что проводит разницу между мусульманином и неверующим. Сообщается, что пророк сказал:

«Поистине, между человеком и между многобожием и неверием (находится) оставление молитвы». — [Муслим, 82].

Также он сказал:

«Договор (отличительный признак) между нами и между ними (неверующими) — это молитва. Кто оставил её, тот впал в неверие». — [ат-Тирмизи, 2621; ан-Насаи в «аль-Кубра», 1/145; ибн Маджах, 1079; Ахмад, 5/346, и другие].

У того, кто оставил молитву, нет религии.

<sup>&</sup>lt;sup>150</sup> Сура аль-Муддассир, аяты 42–47.

Также Аллах Всевышний сказал:

«И (надлежащим образом) совершай молитву; ведь поистине молитва удерживает от мерзких деяний и порицаемого. И, однозначно, поминание Аллаха более велико (чем другие деяния)»<sup>151</sup>.

Аллах Всевышний упомянул две великие пользы, связанные с молитвой:

- **Во-первых**, она удерживает человека от мерзости и порицаемого.
- **Во-вторых**, она содержит в себе поминание Аллаха.

Также молитва помогает человеку переносить тяжелые ситуации. Аллах Всевышний сказал:

«Оте, которые уверовали! Обращайтесь за помощью (к Aллаху) посредством терпения и молитвы. Поистине, Aллах — с терпеливыми»  $^{152}$ .

<sup>&</sup>lt;sup>151</sup> Сура аль-'Анкабут, аят 45.

<sup>&</sup>lt;sup>152</sup> Сура аль-Бакара, аят 153.

#### А также:

«И обращайтесь за помощью (к Аллаху) посредством терпения и молитвы. Ведь, она — великая тягота (для всех), кроме только смиренных, которые думают, что они встретят своего Господа и что они к Нему вернутся (в День Суда)»  $^{153}$ .

Также Аллах Всевышний сказал о молитве:

«Уже преуспели верующие [они будут избавлены от огня Ада и войдут в Рай], которые в молитвах своих смиренны» 154.

А затем Он сказал:

<sup>&</sup>lt;sup>153</sup> Сура аль-Бакара, аяты 45–46.

 $<sup>^{154}</sup>$  Сура аль-Муминун, аяты 1–2.

«Они берегут свои молитвы [исполняют вовремя и надлежащим образом],— они (являются) наследниками, которые наследуют Фирдаус [самое верховье Рая], (и) они в нем будут пребывать вечно»<sup>155</sup>.

Также Аллах Всевышний объявил запретными жизнь и имущество тех, кто совершает молитву:

«А когда закончатся эти запретные месяцы, то убивайте (этих) многобожников, где вы их найдете, захватывайте их (в плен), осаждайте их (в их крепостях) и устраивайте засаду против них во всяком месте! Если же они покаются и будут совершать молитву и давать обязательную милостыню [закят], то освободите им их путь [оставьте их]» 156.

Также в другом аяте Аллах сказал:

<sup>&</sup>lt;sup>155</sup> Сура аль-Муминун, аяты 9–11.

<sup>&</sup>lt;sup>156</sup> Сура ат-Тауба, аят 5.

«А если они [многобожники] покаются, и будут (своевременно и надлежащим образом) совершать молитву, и давать обязательную милостыню [закят], то они — ваши братья по вере» 157.

Если же они покаются, и засвидетельствуют, что нет истинного бога, кроме Аллаха, и что Мухаммад — посланник Аллаха, но не будут выстаивать молитву, то им не будет никакой безопасности.

\* \* \* \* \*

#### ТРЕТИЙ СТОЛП ИСЛАМА: ЗАКЯТ

Закят был вменен в обязанность во 2-м году хиджры. Пророк இ посылал своих посланцев к различным племенам для сбора закята.

Закят очень часто упоминается в Коране вместе с молитвой. Аллах Всевышний сказал:

«И совершайте (пятикратную обязательную) молитву, и давайте обязательную милостыню [закят], и совершайте поясные поклоны вместе с теми, кто их совершает» 158.

<sup>&</sup>lt;sup>157</sup> Сура ат-Тауба, аят 11.

<sup>158</sup> Сура аль-Бакара, аят 43.

## Также Аллах Всевышний сказал:

«Это не относится к молящимся, которые регулярно совершают свою молитву, которые выделяют известную долю своего имущества [закят] для просящих и обездоленных»<sup>159</sup>.

#### Аллах Всевышний сказал о закяте:

«(Обязательные) милостыни (предназначены) только для нищих, бедных, для тех, кто занимается их сбором и распределением, (а также для) тех, сердца (которых) привлекают (к Исламу), (а также) для выкупа рабов, (и для) должников, и на пути Аллаха, (и для) путника (который остался без средств продолжать путь),— как обязательное (предписание) от Аллаха»<sup>160</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>159</sup> Сура аль-Ма'аридж, аяты 22–25.

<sup>&</sup>lt;sup>160</sup> Сура ат-Тауба, аят 60.

Аллах Всевышний вменил в обязанность выплату закята и разъяснил, куда именно его надо выплачивать 161. Также Аллах Всевышний сказал:

«Возьми с имуществ их милостыню, которой ты очистишь их (от скверны греха) и исправишь их. И помолись за них, ведь твоя мольба — успокоение для них»<sup>162</sup>.

■ «Возьми с имуществ их...» — то есть: не забирай их имущество целиком. Ведь, закят — это лишь определенная ограниченная часть имущества. Это — малая доля,

Закят — обязательные отчисления в пользу нуждающихся и некоторых других категорий мусульман. Закят является одним из столпов ислама, и выплачивать его должен каждый взрослый и дееспособный мусульманин при условии, что он владеет определённым минимумом (нисаб) имущества. Закят выплачивается с денежных средств, золота и серебра, товаров, скота, пшеницы, ячменя, фиников и так далее. В Коране указывается, что материальные ценности, собранные в качестве закята, могут использоваться для оказания помощи следующим категориям людей: бедным (фукара'), нуждающимся (масакин); сборщикам закята; тем, кто склоняется к исламу, цель чего состоит в привлечении их сердец к религии, или укрепления их в исламе; рабам с целью их выкупа; несостоятельным должникам; участникам священной войны и путникам, не имеющим средств на возвращение домой.

<sup>&</sup>lt;sup>162</sup> Сура ат-Тауба, аят 103.

которая ничуть не навредит владельцу имущества. Напротив, выплата закята дарует ему пользу и благодать.

■ «...которой ты очистишь их...» — закят очищает имущество человека и увеличивает его, прибавляя ему благодеяния.

После смерти пророка некоторые люди отказались выплачивать закят, и Абу Бакр объявил им войну. Абу Бакр сказал: «Клянусь Аллахом, я обязательно стану сражаться с теми, кто разделяет молитву и закят, ибо выплата закята с имущества обязательна! И клянусь Аллахом, если они откажутся отдать мне хотя бы верблюжьи путы, которые отдавали посланнику Аллаха я стану сражаться с ними даже из-за этого!» — [аль-Бухари, 1399; Муслим, 20].

\* \* \* \* \*

### ЧЕТВЕРТЫЙ СТОЛП ИСЛАМА: ПОСТ

Пост был вменен в обязанность во 2-м году хиджры. Его упоминание приходит во многих аятах. Аллах Всевышний сказал:

«О те, которые уверовали! Предписан вам пост, как он (был) предписан тем (общинам), которые

**были до вас, чтобы вы этим остереглись** (наказания Aллаха)» $^{163}$ .

#### А также:

﴿ شَهْرُ رَمَضَانَ الَّذِي أُنزِلَ فِيهِ الْقُرْآنُ هُدًى لِّلنَّاسِ وَبَيِّنَاتٍ مِّنَ الْهُدَىٰ وَالْفُرْقَانِ ۚ فَمَن شَهِدَ مِنكُمُ الشَّهْرَ فَلْيَصُمْهُ ۗ وَمَن كَانَ الْهُدَىٰ وَالْفُرْقَانِ ۚ فَمَن شَهِدَ مِنكُمُ الشَّهْرَ فَلْيَصُمْهُ ۗ وَمَن كَانَ مَرِيضًا أَوْ عَلَىٰ سَفَرٍ فَعِدَّةٌ مِّنْ أَيَّامٍ أُخَرَ ۗ يُرِيدُ اللَّهُ بِكُمُ الْيُسْرَ وَلِتُكْمِلُوا الْعِدَّةَ وَلِتُكَبِّرُوا اللَّهَ عَلَىٰ مَا هَدَاكُمْ وَلَعُلَّكُمْ تَشْكُرُونَ ﴾ هَذَاكُمْ وَلَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ ﴾

«(Лунный) месяц рамадан, в который ниспослан был Коран как руководство для людей и как ясные знамения из (верного) руководства и различения. И кто из вас застает этот месяц, пусть соблюдает пост (в дневное время), а кто болен или в пути, то (на нем обязанность поститься) (определенное) число других дней [по числу пропущенных дней]. Аллах хочет для вас облегчения, а не хочет для вас затруднения, и (хочет) чтобы вы довели число (дней поста до месяца) [чтобы постились весь месяц] и (чтобы вы) возвеличивали Аллаха за то, что Он вел вас, — и чтобы вы были благодарными» 164.

<sup>&</sup>lt;sup>163</sup> Сура аль-Бакара, аят 183.

<sup>&</sup>lt;sup>164</sup> Сура аль-Бакара, аят 185.

Аллах Всевышний вменил в обязанность людям соблюдения поста в месяц Рамадан. Если человек в течение этого месяца находится в пути или болеет, то он может не соблюдать пост, но должен возместить его в другие дни.

Аллах Всевышний похвалил постящихся людей во многих аятах. Аллах Всевышний сказал:

﴿ وَالصَّائِمِينَ وَالصَّائِمَاتِ وَالْحَافِظِينَ فُرُوجَهُمْ وَالْحَافِظَاتِ وَالْحَافِظِينَ فُرُوجَهُمْ وَالْحَافِظَاتِ وَالذَّاكِرِينَ اللَّهُ لَهُم مَّغْفِرَةً وَأَجْرًا وَالذَّاكِرَاتِ أَعَدَّ اللَّهُ لَهُم مَّغْفِرَةً وَأَجْرًا عَظِيمًا ﴾

«...и постящиеся (мужчины) и постящиеся (женщины), хранящие органы свои (мужчины) и хранящие (женщины), (мужчины) поминающие Аллаха много и поминающие (Аллаха) (женщины), — уготовил Аллах им прощение и великую награду [Рай]»<sup>165</sup>.

Среди признаков верующих, которым уготован Рай, Аллах Всевышний упомянул соблюдение ими поста.

\* \* \* \* \*

# ПЯТЫЙ СТОЛП ИСЛАМА: ХАДЖ

Хадж был вменен в обязанность в 9-м году хиджры, но пророк вестранно не совершал хадж в этом году. Ведь, в том году хадж совершали многобожники, которые обходили

<sup>&</sup>lt;sup>165</sup> Сура аль-Ахзаб, аят 35.

вокруг Каабы нагими. Посланник Аллаха ф отправил людей в хадж под руководством Абу Бакра, да будет доволен им Аллах. А затем он послал в Мекку 'Али ибн Аби Талиба ф чтобы тот объявил всем людям, что после этого года ни один многобожник не сможет больше совершать хадж.

Поэтому в следующем году (10-й г.х.) паломничество к Каабе уже не совершали нагие многобожники. В этом году в хадж отправился посланник Аллаха . Это было его прощальным паломничеством к Каабе, после которого он пробыл на этой земле меньше трех месяцев, а затем скончался.

Аллах Всевышний сказал относительно хаджа:

«И перед Аллахом (лежит обязанность) на (всех) людях (совершить) паломничество [хадж] к Дому, — для тех, кто в состоянии (совершить) к нему путь. А кто не верует, то ведь поистине Аллах — не нуждается в мирах»<sup>166</sup>.

Этот аят указывает на обязательность хаджа. Человек, имеющий возможность, обязан перед Аллахом совершить хадж.

• «...для тех, кто в состоянии (совершить) к нему путь...» — то есть: имеет провизию и транспорт, который доставит его в Мекку.

<sup>&</sup>lt;sup>166</sup> Сура али 'Имран, аят 97.

Если же человек является бедным, то у него имеется оправдание, и на нём нет греха. Например, у человека нет денег, чтобы доехать до Мекки. Он будет обязан совершить хадж тогда, когда появится такая возможность.

То же самое касается человека, который болеет и не может отправиться в хадж, но имеет надежду на исцеление. Такой человек ждёт выздоровления, а потом совершает хадж.

Если же у человека хроническое заболевание, которое мешает ему совершить хадж, то он должен поручить кому-нибудь совершить хадж вместо себя. То же самое касается старых людей, которые неспособны проделать этот путь из-за преклонного возраста.

Если же у человека вообще нет финансовой возможности совершить хадж, то он не обязан его совершать. А тот, у кого есть финансовая возможность, но нет физического здоровья, должен поручить кому-нибудь совершить хадж вместо себя, как уже было сказано.

Сообщается, что 'Абдуллах ибн 'Аббас, да будет доволен Аллах им и его отцом, сказал: «Однажды, женщина спросила: "О посланник Аллаха, Аллах обязал Своих рабов совершать хадж в то время, когда мой отец достиг уже глубокой старости и был не в состоянии твёрдо держаться в седле, так должна ли я совершить хадж за него?" Он сказал: "Да", а было это во время прощального паломничества».— [аль-Бухари, 1513; Муслим, 1334].

Аллах Всевышний сделал обязательным хадж только один раз в течение жизни. Ведь, люди обычно приезжают к Каабе издалека, преодолевая трудности и опасности. Исходя из всего этого, Аллах Всевышний даровал людям облегчение. Все последующие хаджи, после первого, будут добровольными актами поклонения.

Таким образом, мы вкратце разъяснили столпы Ислама и поведали читателю о том, что говорит Священный Коран об этих столпах.

### 3 — СТОЛПЫ ИСЛАМА В СУННЕ ПРОРОКА 🦀

В Благородном Коране при упоминании молитвы были поверхностно разъяснены её времена. Аллах Всевышний сказал:

«Поистине, молитва для верующих — предписана (для совершения) в установленное время» $^{167}$ .

А также:

«(Говорите:) "Преславен Аллах" — когда для вас наступает вечер и когда для вас наступает утро! И Ему хвала и в небесах, и на земле, и ночью, и когда для вас наступает полдень» 168.

<sup>&</sup>lt;sup>167</sup> Сура ан-Ниса, аят 103.

<sup>&</sup>lt;sup>168</sup> Сура ар-Рум, аяты 17–18.

Это — краткое указание на времена обязательных молитв.

После этого пришла пророческая сунна, которая разъяснила времена молитв уже очень подробно. Сунна разъяснила, что время утренней молитвы [фаджр] наступает при проявлении правдивой утренней зари. Сунна разъяснила, что время обеденной молитвы [зухр] наступает в полдень, когда солнце отклоняется от зенита. Сунна разъяснила, что время послеобеденной молитвы ['аср] наступает, когда тень предмета становится равной самому предмету. Сунна разъяснила, что время вечерней молитвы [магриб] наступает во время захода солнца. Сунна разъяснила, что время ночной молитвы ['иша] наступает с наступлением полной темноты.

Аллах Всевышний сделал так, что в этих временах может разобраться каждый человек: студент и простой человек.

Также Аллах Всевышний сделал ясным признак наступления поста— появление новой луны. Аллах Всевышний сказал:

«Они [твои сподвижники] спрашивают тебя (о, Посланник) о новолуниях. Скажи (им): "Они [новолуния] (сделаны Аллахом) — (как признаки для) определения времени для людей и для хаджа"»<sup>169</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>169</sup> Сура аль-Бакара, аят 189.

## А пророк 🎡 сказал:

«Когда увидите его<sup>170</sup>, [начинайте] поститься, и когда увидите его<sup>171</sup>, прекращайте поститься». — [аль-Бухари, 1909; Муслим, 1081].

Такова религия Ислам и хвала за это Аллаху! Ислам — религия легкая и простая. В ней нет тяжелого бремени и оков.

Также следует заметить, что Аллах Всевышний, поведав о молитве, не сообщил о количестве рака'атов. Аллах Всевышний просто повелел выстаивать молитву должным образом. А затем пророк 
уже показал людям, что утренняя молитва [фаджр] состоит из 2 рака'атов; обеденная, послеобеденная и ночная [зухр, 'аср и 'иша] — из 4 рака'атов; вечерняя [магриб] — из 3 рака'атов. Это касается человека, который находится в своём городе.

Если же человек выехал в путь в другой населенный пункт, то четырёх рака'атные молитвы он совершает в 2 рака'ата. Именно таким образом сунна пророка разъясняет веления Корана.

То же самое касается и закята. Аллах Всевышний повелел выплачивать закят, но не разъяснил с какого имущества его надо выплачивать. Но посланник Аллаха разъяснил, что закят выплачивается с четырёх видов имущества:

## ▶ 1. Домашний скот<sup>172</sup>;

<sup>&</sup>lt;sup>170</sup> Имеется в виду появление молодого месяца в начале Рамадана.

<sup>&</sup>lt;sup>171</sup> Здесь речь идёт о появлении молодого месяца в начале Шаууаля, следующего лунного месяца.

<sup>172</sup> Это — верблюды и верблюдицы, быки и коровы, овцы и бараны,

козлы и козы, которые свободно пасутся, дают молоко и приплод (потомство). Закят выплачивается тогда, когда их количество достигает нисаба.

Нисаб — это облагаемый минимум имущества, с которого выплачивают закят. Если имущество не достигло этого уровня (нисаба), то закят не является обязательным.

Минимальный нисаб для верблюдов — это пять голов, для коров и быков — тридцать голов, а для овец, баранов и коз — сорок голов.

Если у человека есть от 5 до 9 верблюдов — он должен через год выплатить в качестве закята одну овцу (либо одного барана, либо одного козла, либо одну козу).

Если у человека есть от 10 до 14 верблюдов — он должен через год выплатить в качестве закята две овцы (либо двух баранов, либо двух козлов или коз).

Если у человека есть от 15 до 19 верблюдов — он должен через год выплатить в качестве закята три овцы (либо трех баранов, либо трех козлов или коз).

Если же у человека больше верблюдов, то пусть обратится к более подробным материалам, которые помогут ему рассчитать закят с этого количества верблюдов. А Аллах знает лучше!

Если у человека меньше тридцати коров и быков, то он не должен выплачивать закят.

Если у человека от 30 до 39 коров и быков, то он должен выплатить в качестве закята либо одного годовалого быка, либо одну годовалую корову.

Если у человека от 40 до 59 коров и быков, то он должен выплатить в качестве закята одну двухгодовалую корову.

Если у человека от 60 до 69 коров и быков, то он должен выплатить в качестве закята двух (2) годовалых коров или двух (2) годовалых быков.

Если же у человека больше быков и коров, то пусть обратится к более подробным материалам, которые помогут ему рассчитать закят с этого количества крупнорогатого скота. А Аллах знает лучше!

- $\triangleright$  2. Предметы торговли<sup>173</sup>;
- **>** 3. Зёрна и плоды<sup>174</sup>;

Владелец баранов и овец, у которого их меньше сорока, не должен выплачивать закят.

Если у человека от 40 до 120 баранов или овец, то в качестве закята он выплачивает одного барана (или овцу).

Если у человека от 121 до 200 баранов или овец, то в качестве закята он выплачивает двух баранов *(или двух овец)*.

Если у человека от 201 до 300 баранов или овец, то в качестве закята он выплачивает трех баранов *(или трех овец)*.

Если же у человека больше трёхсот баранов или овец, то в качестве закята с каждой сотни выплачивается один баран (или одна овца).

Закят необходимо выплачивать только с той скотины, которая пасется сама целый год или его большую часть. Если же большую часть года человек вынужден готовить для скотины корм, то закят не является обязательным. Однако если скотина приготовлена для продажи, то с неё в любом случае нужно выплачивать закят.

<sup>173</sup> Речь идёт обо всём, что приготовлено для получения прибыли и торговли. Например, недвижимая собственность, животные, еда, питьё, машины, и все остальные виды имущества.

По прошествии года человек обязан оценить стоимость всего своего товара и выплатить в качестве закята 2,5 процента от общей стоимости. При подсчете стоимости берется во внимание текущая цена товара, а не та цена, по которой товар был куплен.

Хозяева магазинов и прочие торговцы обязаны вести тщательный учет всех товаров, как крупных, так и мелких, и выплачивать с них закят. Если же подсчитать стоимость всего сложно, то в целях предосторожности следует выплатить закят так, чтобы совесть человека была чиста.

174 Пророк Сказал: «С тех земель, которые орошаются дождями, водой подземных источников или иным естественным путём, следует взимать десятую часть, а с (земель, требующих) искусственного орошения, — половину десятой части». — [аль-Бухари, 1483].

# ▶ 4. Золото и серебро¹¹⁵.

Закят с урожая не становится обязательным до тех пор, пока размер урожая не достигнет пяти васков. Пророк сказал: «Не следует выплачивать милостыню (закят) с урожая зерновых или фиников, если их размер менее пяти васков».— [Муслим, 979].

Один васк равняется шестидесяти са', следовательно, пять васков — это триста са'. Один са' высокосортной пшеницы равняется 2040 граммам. Следовательно, закят с высокосортной пшеницы следует выплачивать тогда, когда её размер достигнет 612 кг. Если же собранный урожай меньше этого размера, то закят выплачивать необязательно.

175 Необходимо выплачивать закят с любого золота и серебра. Иначе говоря, необходимо выплачивать закят с золотых и серебряных монет, с золотых и серебряных слитков, с золотых и серебряных украшений, даже если они просто хранятся дома, и так далее.

Закят с золота не является обязательным до тех пор, пока золото не достигнет 20-ти динаров. Пророк இ сказал: «На тебе нет ничего (из закята) до тех пор, пока у тебя не будет двадцати динаров».— [Абу Дауд, 1573. Шейх аль-Альбани назвал хадис достоверным. См. «Сахих аби Дауд», 1/296].

В хадисе имеется в виду известный исламский динар золота, который весит 4,25 грамма. Следовательно, закят становится обязательным тогда, когда у человека имеется 85 грамм золота.

Также и закят с серебра не является обязательным до тех пор, пока серебро не достигнет пяти укий. Пророк இ сказал: «Не следует выплачивать милостыню (закят) с серебра, если его размер менее пяти укий».— [аль-Бухари, 1459; Муслим, 979].

1 укия — это 40 исламских дирхемов, а 5 укий — это 200 исламских дирхемов, что соответствует 595 граммам серебра.

Закят с золота и серебра выплачивается в размере 2,5 процентов.

Также закят обязательно выплачивать с бумажных денег, ибо они сегодня выполняют функцию серебра. Следовательно, если сумма бумажных денег достигнет стоимости 595 грамм серебра, то закят с денег становится обязательным.

Это — имущество, с которого человек обязан выплачивать закят.

Что касается категорий людей, которым следует выплачивать закят, то Аллах Всевышний сам перечислил их в Своей Книге:

«(Обязательные) милостыни (предназначены) только для нищих, бедных, для тех, кто занимается их сбором и распределением, (а также для) тех, сердца (которых) привлекают (к Исламу), (а также) для выкупа рабов, (и для) должников, и на пути Аллаха, (и для) путника (который остался без средств продолжать путь), — как обязательное (предписание) от Аллаха»<sup>176</sup>.

То же самое касается и поста. Аллах Всевышний поведал о нём вкратце:

«И ешьте и пейте, пока не станет (ясно) различаться перед вами белая нитка от черной

<sup>&</sup>lt;sup>176</sup> Сура ат-Тауба, аят 60.

нитки, когда появится заря, потом соблюдайте пост до ночи [до захода солнца]»<sup>177</sup>.

Затем пророк разъяснил, что под белой ниткой имеется в виду свет дня, а под черной ниткой — мрак ночи. Если на горизонте появляется заря, постящийся должен удержаться от еды и питья.

Сообщается, что 'Ади бин Хатим сказал: «Когда был ниспослан (аят, в котором сказано): "...и ешьте и пейте, пока не станет (ясно) различаться перед вами белая нитка от черной нитки...", я взял чёрные и белые путы и положил их себе под подушку, а ночью стал смотреть на них, но ничего не смог различить. Утром я пошёл к посланнику Аллаха рассказал ему обо всём, и он сказал (мне): "Поистине, это — чернота ночи и белизна дня" 178».— [аль-Бухари, 1916; Муслим, 1090].

Также посланник Аллаха @ сказал:

«Когда ночь наступает отсюда, день отступает оттуда, а солнце заходит<sup>179</sup>, постящемуся (следует) разговляться». — [аль-Бухари, 1954; Муслим, 1100].

<sup>&</sup>lt;sup>177</sup> Сура аль-Бакара, аят 187.

<sup>&</sup>lt;sup>178</sup> Иначе говоря, белая и чёрная нити есть не что иное, как аллегорическое обозначение дня и ночи в цитированном выше аяте Корана, который, соответственно, следует понимать так: ешьте и пейте, пока не убедитесь, что с наступлением утренней зари день пришёл на смену ночи.

<sup>&</sup>lt;sup>179</sup> То есть: когда ночь наступает с востока, день отступает с запада, а солнце полностью опускается за горизонт.

То же самое касается хаджа. Сколько раз нужно совершить хадж?! Пророк нто обязательный хадж совершается один раз в жизни.

Как совершать хадж? Пророк இ показал это людям на собственном примере. Когда он совершал хадж со своими сподвижниками, он сказал:

«Перенимайте от меня ваши обряды». — [Муслим, 1297].

Он указал людям на временные промежутки обрядов хаджа. Например, Аллах Всевышний сказал:

«Потом двигайтесь (из Арафата) оттуда же [с места стояния], откуда двинулись люди» 180.

Также Аллах Всевышний сказал:

«А когда вы двинетесь с Арафата, то поминайте Аллаха в заповедном месте [в долине Муздалифа]»<sup>181</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>180</sup> Сура аль-Бакара, аят 199.

<sup>&</sup>lt;sup>181</sup> Сура аль-Бакара, аят 198.

Но Аллах Всевышний не разъяснил это постановление в подробностях. Однако его разъяснил пророк இ своими действиями.

Также Аллах Всевышний сказал:

«И (особо сильно) поминайте Аллаха в дни, исчисленные [в дни ташрика]. Кто поторопится в два дня, то не (будет) греха на нем»<sup>182</sup>.

Затем пророк разъяснил, как именно поминать Аллаха в дни ташрика 183. Он указал на необходимость прихода в Мину, на необходимость бросания камешек в столбы, разъяснил, сколько камней бросать, и так далее.

Поэтому ученые говорят, что пречистая сунна разъясняет Коран. Сунна — это откровение Аллаха, подобно Корану. Аллах Всевышний сказал:

«И что дал вам Посланник, то берите это, а что он вам запретил, то от того удержитесь» $^{184}$ .

<sup>182</sup> Сура аль-Бакара, аят 203.

Ташрик — дни «ташрика» (11-й, 12-й и 13-й дни месяца зу-ль-хиджжа), когда паломники после совершения хаджа продолжают совершать жертвоприношения, посещают долину Мина и готовятся к возврашению домой.

<sup>184</sup> Сура аль-Хашр, аяты 7.

#### А также:

«И ниспослали Мы тебе (o, Пророк) Напоминание [Коран], чтобы ты разъяснил людям, что им ниспослано»  $^{185}$ .

#### А также:

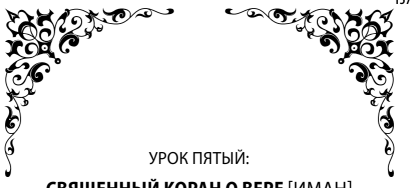
«И Аллах ниспослал тебе Книгу [Коран] и мудрость [Сунну]»<sup>186</sup>.



<sup>&</sup>lt;sup>185</sup> Сура ан-Нахль, аят 44.

<sup>&</sup>lt;sup>186</sup> Сура ан-Ниса, аят 113.





СВЯЩЕННЫЙ КОРАН О ВЕРЕ [ИМАН]

Пророк указал на то, что вся религия состоит из трёх степеней:

- ➤ 1. Ислам;
- 2. Вера [иман];
- ➤ 3. Ихсан.

Ислам имеет пять столпов, о которых мы поведали ранее. Вера [иман] имеет шесть столпов, о которых также говорится в Коране. А самая высокая степень религии — это «ихсан» $^{187}$ .

Вера [иман] — это слово, произносимое языком, вера, находящаяся в сердце, и деяния, совершаемые внешними органами человека. Вера увеличивается при подчинении Аллаху и уменьшается при совершении грехов.

Иначе говоря, «иман» — это не просто вера, находящаяся в сердце. А те, кто говорит иначе, являются мур-

<sup>187</sup> Посланник Аллаха இ сказал: «Суть ихсана в том, чтобы ты поклонялся Аллаху так, будто видишь Его, а если ты Его не видишь, то, (помня о том, что) Он, поистине, видит тебя». — [Муслим, 8].

джиитами. Мурджииты — это секта, которая противоречит убеждениям приверженцев сунны.

- Слово, произносимое языком то есть: человек должен открыто произнести своим языком свидетельство о том, что нет истинного бога, кроме Аллаха, и что Мухаммад посланник Аллаха. Это первая составляющая «имана».
- Вера, находящаяся в сердце то есть: недостаточно просто произнести свидетельство языком. Если человек произнёс свидетельство языком, но не верит в него в сердце, то он является лицемером. Лицемер это тот, кто говорит языком то, чего не исповедует сердцем.

Также, если человек верит в Аллаха сердцем, но не произносит свидетельство Ислама языком, он не является верующим. Ведь, неверующие и многобожники в глубине души тоже знали о правдивости посланника Аллаха. Но они отказались признать это языком из-за определенных препятствующих обстоятельств 188.



«Я точно знаю, что религия Мухаммада—
Лучшая из религий Творца.
Если бы не упреки и боязнь оскорбления,
То ты непременно увидел бы меня открытым к этой религии».
[См. «аль-Бидайа уа-н-нихайа», 3/42].

То же самое касается человека, который уверовал в Аллаха сердцем, произнёс свидетельство Ислама языком, но не совершает никаких деяний. Такого верующим называют только мурджииты.

А вообще мурджииты бывают четырех видов:

- **а) карамиты**, которые говорят: «Чтобы быть верующим, достаточно произнести свидетельство Ислама языком».
- **б) аш'ариты**, которые говорят: «Чтобы быть верующим, достаточно просто уверовать сердцем, и необязательно произносить свидетельство Ислама языком».
- **в) джахмиты**, которые говорят: «Чтобы быть верующим, достаточно просто знать, что Аллах существует, даже если человек не верит в правдивость пророка »».
- **г) мурджииты-факыхи**, которые говорят: «Чтобы быть верующим, достаточно верить сердцем и произносить свидетельство языком». Эти мурджииты меньше всех остальных отклонились от истины в вопросах веры [имана].

Что же касается приверженцев сунны, то они говорят, что вера [иман] — это три вещи, каждая из которых непременно должна присутствовать:

- 1. Слово, произносимое языком;
- 2. Убеждения сердца;
- З. Деяния, совершаемые внешними органами тела<sup>189</sup>.

<sup>189</sup> Например, молитва, пост, хадж, закят, и так далее.

Также вера увеличивается при подчинении Аллаху и уменьшается при совершении грехов.

Всякий раз, когда человек совершает праведное деяние, его вера усиливается. А всякий раз, когда он ослушивается Аллаха, его вера уменьшается и слабеет. Если хочешь увеличить свою веру, то займись совершением деяний покорности. Поминание Аллаха увеличивает веру и чтение Корана увеличивает веру.

Аллах Всевышний сказал:

«Ведь (истинными) верующими являются только те, которые когда им напоминают об Аллахе, их сердца страшатся; а когда читаются им Его аяты, они [аяты] увеличивают в них веру, и они [истинные верующие] полагаются только на своего Господа»<sup>190</sup>.

А также:

«И увеличит Аллах тем, которые выбрали для себя верный путь, следование по этому пути» $^{191}$ .

<sup>190</sup> Сура аль-Анфаль, аят 2.

<sup>&</sup>lt;sup>191</sup> Сура Марьям, аят 76.

#### А также:

«...и (чтобы) (еще) прибавилась у тех, которые уверовали, вера»<sup>192</sup>.

Эти аяты указывают на то, что вера увеличивается при подчинении Аллаху и уменьшается при совершении грехов. Всякий раз, как человек ослушивается своего Господа, его вера слабеет. И постоянное ослушание может привести к тому, что вера человека ослабнет очень сильно. У такого грешника может остаться вера только размером в пылинку или даже еще меньше. И именно так вера уменьшается до тех пор, пока человек не приближается к пропасти неверия.

Аллах Всевышний сказал:

«Они в тот день (были) ближе к неверию, чем к вере» $^{193}$ .

Грехи уменьшают веру человека, поэтому если человек боится за свою веру, пусть сторонится грехов. А иначе, пусть знает, что всякий грех забирает у него веру. И может случиться так, что у человека останется лишь малая

<sup>192</sup> Сура аль-Муддассир, аят 31.

<sup>&</sup>lt;sup>193</sup> Сура али 'Имран, аят 167.

частичка веры, а может быть и такое, что вера вовсе исчезнет. Ведь, существуют такие грехи, которые полностью стирают веру. Например, многобожие, неверие в Аллаха, оставление молитвы, и тому подобное.

#### 1 — СТОЛПЫ ВЕРЫ

Посланник Аллаха @ сказал:

«Суть веры заключается в том, чтобы ты уверовал в Аллаха, и в Его ангелов, и в Его Писания, и в Его посланников, и в Последний день, а (также в том, чтобы) уверовал ты в предопределённость как хорошего, так и дурного». — [Муслим, 8].

У веры [имана] шесть столпов:

- П Вера в Аллаха иначе говоря, вера в Господство Аллаха, вера в необходимость поклонения только Ему одному, и вера в Его имена и атрибуты.
- 2 Вера в ангелов Аллах Всевышний сотворил ангелов для того, чтобы они поклонялись Ему, и выполняли Его веления. Среди ангелов есть такой, кому было поручено доносить откровения Аллаха до пророков. Среди ангелов есть такой, кому было поручено отвечать за дожди и растения. Среди ангелов есть такой, кому поручено подуть в Рог перед наступлением Судного Дня. Среди ангелов есть такой, кому поручено забирать людские души перед смертью. Среди ангелов есть такой, кому поручено заниматься плодами, находящимися в утробах матерей.

Сообщается, что Абу 'Абду-р-Рахман 'Абдуллах ибн Мас'уд « сказал: «Правдивый и достойный доверия посланник Аллаха рассказал нам:

"Поистине, каждый из вас формируется во чреве своей матери в течение сорока дней в виде капли семени, затем он столько же пребывает (там) в виде сгустка крови и еще столько же — в виде кусочка плоти, а затем к нему направляется ангел, который вдувает в него дух. И этот ангел получает веление записать четыре вещи: удел (человека), срок его (жизни), его дела, а также то, счастливым он будет или несчастным"». — [аль-Бухари, 3208; Муслим, 2643].

Среди ангелов есть такие, кому поручено записывать людские деяния. Аллах Всевышний сказал:

«Воистину, над вами есть хранители — благородные писцы, которые знают о том, что вы совершаете»  $^{194}$ .

Эти ангелы записывают все наши деяния: благие и дурные. Аллах Всевышний сказал:

<sup>&</sup>lt;sup>194</sup> Сура аль-Инфитар, аяты 10–12.

«Не успеет произнести он [человек] и слова, как у него — готовый надсмотрщик»<sup>195</sup>.

Эти ангелы повсюду следуют за человеком, записывают его слова, деяния и намерения. Они сменяют друг друга ночью и днём. Сначала группа ангелов сопровождает человека с послеобеденной ['acp] молитвы до утренней [фаджр]. Затем нисходит другая группа ангелов, которая сопровождает человека с утренней молитвы до послеобеденной. Получается, что во время утренней молитвы с человеком находятся сразу две группы ангелов. Поэтому Аллах Всевышний сказал:

«Поистине, утренняя молитва имеет свидетелей [на этой молитве присутствуют ангелы ночи и ангелы дня]»<sup>196</sup>.

Также две группы ангелов собираются во время послеобеденной молитвы ['аср].

Следовательно, ангелы присутствуют с мусульманами на двух молитвах: на утренней и на послеобеденной. Поэтому у этих двух великих молитв есть такая великая особенность, отличающая их от других молитв<sup>197</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>195</sup> Сура Каф, аят 18.

<sup>&</sup>lt;sup>196</sup> Сура Каф, аят 18.

<sup>197</sup> Передается от Абу Мусы аль-Аш'ари, что посланник Аллаха 🎡 сказал:

Среди ангелов есть такие, кому поручено следить за Раем, сажать деревья и ухаживать за его обитателями.

Среди ангелов есть такие, кому поручено следить за Адом. Речь идёт о стражниках Огня, главным из которых является ангел по имени Малик.

Среди ангелов есть такие, кто несёт Трон. Аллах Всевышний сказал:

«(Ангелы), которые несут Трон (Милостивого Аллаха), и (ангелы) которые вокруг него [вокруг Трона]...» $^{198}$ .

Небеса переполнены разными видами ангелов. Ангелы нисходят на землю по велению Аллаха, чтобы исполнить на земле определенные Его приказы.

Каждый человек обязан уверовать в ангелов. Если же кто-то отрицает существование ангелов, то он является неверующим. Ведь, такой человек отрицает один из столпов веры.

В вере в ангелов заключена большая польза для человека. Зная о существовании ангелов, человек начинает

<sup>«</sup>Кто совершал две молитвы в прохладное время, тот войдет в Рай».— [аль-Бухари, 574; Муслим, 635].

Имеются в виду утренняя (фаджр) и послеобеденная ('аср) молитва. Ведь, утренняя молитва (фаджр) совершается в самую холодную часть ночи, а послеобеденная ('аср) молитва в самую холодную часть дня. Для того, кто совершал эти намазы вовремя и должным образом, они станут причиной вхождения в Рай.

<sup>&</sup>lt;sup>198</sup> Сура Гафир, аят 7.

остерегаться грехов, следить за своими словами и поступками. Такой человек начинает стесняться ангелов, остерегаться порицаемого. Такой человек не держит в доме фотографии живых существ и не держит собак.

Известно, что ангелы милости не входят в дом, где есть собака или изображение живых существ.— [аль-Бухари, 3225; Муслим, 2106]. Поэтому мусульманину запрещено держать дома собак и фотографии, так как ангелы отдаляются от таких домов.

З — Вера в ниспосланные Писания — Аллах Всевышний сказал:

«И скажи: "Я уверовал в то, что ниспослал Аллах из писаний"» $^{199}$ .

То есть: я уверовал во все Писания Аллаха.

Есть такие Писания, о которых Аллах поведал в Коране:

- **■** 1. Topa [Taypaт];
- 2. Евангелие [Инджиль];
- 3. Псалтырь [Забур];
- 4. Свитки Ибрахима [Сухуфу Ибрахим];
- 5. Свитки Мусы [Сухуфу Муса];
- 6. Коран самое великое Писание.

<sup>&</sup>lt;sup>199</sup> Сура аш-Шура, аят 15.

А есть такие Писания, о которых нам ничего не сообщено. Но мы в любом случае обязаны верить во всё то, что ниспосылал Аллах. И человек не будет верующим, если не уверует во все Писания.

**4** — **Вера в посланников** — есть такие пророки и посланники, о которых Аллах поведал нам, а есть и такие, о ком мы не знаем. Аллах Всевышний сказал:

«Мы не различаем между кем-либо из них [из посланников]» $^{200}$ .

Если человек не уверовал хотя бы в одного из посланников, то он является неверующим.

Пророки и посланники — это те, кто донес до творений Аллаха законы Аллаха, Его приказы и запреты.

5 — Вера в Последний День — речь идёт о Судном Дне. В тот день Аллах воскресит всех творений подобно тому, как Он сотворил их в первый раз. Он соберет их всех в одном месте и произведет расчет за совершенные ими деяния. Им будут показаны книги, в которых записывались все их поступки. Верующий получит свою книгу в правую руку, а неверующий получит свою книгу в левую руку из-за спины в знак унижения. Да убережет нас Аллах от такого!

<sup>&</sup>lt;sup>200</sup> Сура аль-Бакара, аят 136.

Необходимо уверовать во все события, которые произойдут в Судный День. Человек не будет являться верующим, если отрицает Судный День. Ведь, вера в Судный День — это один из столпов веры.

Если человек отрицает воскрешение после смерти, он является неверующим. Аллах Всевышний сказал:

«Утверждают те, которые не уверовали, что они никогда не будут воскрешены. Скажи (им): "Наоборот, клянусь Господом моим, вы однозначно будете воскрешены, потом вам непременно будет сообщено то, что вы совершили (в земной жизни), и это для Аллаха легко"»<sup>201</sup>.

Если человек отрицает существование Рая и Ада, он становится неверующим. Если человек отрицает спрос за деяния в Судный день, он становится неверующим. Человек непременно должен уверовать в Судный День. Он также должен уверовать во всё то, что сообщили Аллах и Его посланник 
о Судном Дне.

6 — Вера в предопределение — всё, что случается в этом мире, случается по предопределению Аллаха: добро и зло, вера и неверие, здоровье и болезни, богатство и бедность, трудности и благополучие.

<sup>201</sup> Сура ат-Тагабун, аят 7.

Что такое вера в предопределение? Это вера в четыре вещи:

- 1. Вера в изначальное знание Аллаха о всякой вещи<sup>202</sup>;
- Записал всё это в Хранимой Скрижали<sup>203</sup>;
- З. Вера в волю и желание Аллаха. Иначе говоря, случается лишь то, чего пожелал Аллах. А если чего-то не случилось, значит Аллах не пожелал этого<sup>204</sup>.

А также: «Разве ты не знаешь, что Аллаху ведомо то, что на небесах, и то, что на земле? Не бывает тайной беседы между тремя, чтобы Он не был четвертым; или между пятью, чтобы Он не был шестым. Больше их или меньше — Он всегда с ними, где бы они ни были». — [Сура аль-Муджадаля, аят 7].

203 Хранимая Скрижаль — это сотворенная скрижаль, размеры и образ которой неизвестны никому, кроме Аллаха Всевышнего. Она у Аллаха Всевышнего, а мы верим в неё.

В хадисе сказано: «Первым из того, что сотворил Аллах Всевышний, было Перо. После этого Он сказал Перу: «Пиши!» Перо ответило: «Что мне писать?» Аллах сказал: «Пиши всё то, что будет до Судного Дня»».— [Абу Дауд, 4700; ат-Тирмизи, 2155, 3319; Ахмад, 5/317].

В другом хадисе сказано: «Аллах записал предопределение всех творений за пятьдесят тысяч лет до того, как Он создал небеса и землю, а Трон Его (находился) над водой».— [Муслим, 2653].

<sup>204</sup> Аллах Всевышний сказал: **«Он вершит то, что пожелает».**— [Сура аль-Бурудж, аят 16].

А также: **«Воистину, Аллах поступает так, как пожелает».**— [Сура аль-Хадж, аят 18].

<sup>&</sup>lt;sup>202</sup> Аллах Всевышний сказал: «**Ему известно то, что на суше и в море.** Даже лист падает только с Его ведома. Нет ни зернышка во мраках земли, ни чего-либо свежего или сухого, чего бы не было в ясном Писании».— [Сура аль-Ан'ам, аят 59].

4. Вера в то, что Аллах сотворил всякую вещь.

Аллах Всевышний сказал:

«Аллах — Создатель каждой вещи» $^{205}$ .

А также:

«А ( $вe\partial b$ ) Аллах создал вас и то, что вы делаете» $^{206}$ .

Если человек отрицает хотя бы одну из этих четырех вещей, или вообще отрицает предопределение Аллаха, то он не является верующим.

Помимо столпов [аркан], у веры [иман] есть и ветви [шу'аб].

Передают со слов Абу Хурайры 🧠 что посланник Аллаха 🎡 сказал:

«Вера включает в себя более семидесяти (или: шестидесяти) ответвлений, лучшим из которых является произнесение слов «Ля иляха илля Ллах", а наименьшим — устранение с пути того, что наносит вред людям, стыдливость —

<sup>&</sup>lt;sup>205</sup> Сура аз-Зумар, аят 62.

<sup>&</sup>lt;sup>206</sup> Сура ас-Саффат, аят 96.

**это одно из ответвлений веры».** — [аль-Бухари, 9; Муслим, 35].

Ответвления веры имеют разную степень важности. Есть такие ответвления веры, без которых человек вообще не будет верующим. Есть такие ответвления веры, без которых вера человека слабеет.

Аллах Всевышний во многих аятах Корана поведал о столпах веры [аркан уль-иман]:

В этом аяте Аллах Всевышний упомянул сразу пять столпов веры. Что же касается веры в предопределении, то Он сказал:

«Поистине, Мы каждую вещь сотворили по предопределению» $^{208}$ .

и в пророков»<sup>207</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>207</sup> Сура аль-Бакара, аят 177.

<sup>&</sup>lt;sup>208</sup> Сура аль-Камар, аят 49.

Также Аллах Всевышний упомянул столпы веры в другом аяте:

«Уверовал Посланник в то, что ниспослано ему от Господа его [в Коран и Сунну], и верующие (тоже). Все (они) уверовали в Аллаха, и (во всех) Его ангелов, и (во все) Его писания, и (во всех) Его посланников. (Они говорят:) "Мы не делаем различий между кем бы то ни было из Его посланников"»<sup>209</sup>.

В этом аяте Аллах Всевышний упомянул четыре столпа веры.

Что касается веры в Судный День, то о ней в Коране говорится особенно часто. Аллах Всевышний часто упоминает веру в Судный День вместе с верой в Него. Например, Аллах Всевышний сказал:

«Кто уверует в Аллаха и в Последний день и будет совершать праведные деяния,— то не

<sup>&</sup>lt;sup>209</sup> Сура аль-Бакара, аят 285.

будет над ними страха (в День Воскрешения), и не будут они печальны» $^{210}$ .

Также Аллах Всевышний упомянул вместе с верой в Него отдельно веру в посланников и в Писания:

«Скажите: "Мы уверовали в Аллаха и в то, что ниспослано нам [Коран], и что ниспослано Ибрахиму, Исмаилю, Исхаку, Йакубу и коленам [пророкам из двенадцати родов потомков пророка Йакуба], и что было даровано Мусе [Тору] и Иисе [Евангелие], и что было даровано пророкам от Господа их"»<sup>211</sup>.

Каждый человек обязан уверовать во всё вышеперечисленное. Аллах Всевышний похвалил тех, которые уверовали во все столпы веры, в Своей Книге, а также упомянул их качества. Аллах Всевышний часто обращается к верующим людям с приказами и запретами. Например, Он сказал:

<sup>&</sup>lt;sup>210</sup> Сура аль-Маида, аят 69.

<sup>&</sup>lt;sup>211</sup> Сура аль-Бакара, аят 136.

«О вы, которые уверовали! Придерживайтесь справедливости, свидетельствуя пред Аллахом, даже если (это свидетельство будет) против вас самих, или (ваших) родителей, или (ваших) близких родственников»<sup>212</sup>.

#### А также:

«О вы, которые уверовали! Повинуйтесь Аллаху, и повинуйтесь Посланнику, и не делайте тщетными своих деяний, (став неверующими или ослушниками)» $^{213}$ .

#### А также:

«О вы, которые уверовали! Остерегайтесь (наказания) Аллаха, и пусть (каждая) душа посмотрит, что она уже приготовила на завтра.

<sup>&</sup>lt;sup>212</sup> Сура ан-Ниса, аят 135.

<sup>213</sup> Сура Мухаммад, аят 33.

И остерегайтесь (наказания) Аллаха, ведь поистине Аллах сведущ в том, что вы делаете»<sup>214</sup>.

А также:

«О вы, которые уверовали! Не запрещайте блага, которые дозволил вам Аллах и не преступайте (границ того, что Он запретил). Поистине, Аллах не любит преступников»<sup>215</sup>.

Подобных аятов великое множество.

Также часто Аллах Всевышний упоминает в Коране признаки верующих людей. Например, Он говорит:

﴿ إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ الَّذِينَ إِذَا ذُكِرَ اللَّهُ وَجِلَتْ قُلُوبُهُمْ وَإِذَا تُلِيَتْ عَلَيْهِمْ آيَاتُهُ وَالَّذِينَ يُقِيمُونَ عَلَيْهِمْ آيَاتُهُ زَادَتْهُمْ إِيمَانًا وَعَلَىٰ رَبِّهِمْ يَتَوَكَّلُونَ ۞ الَّذِينَ يُقِيمُونَ الصَّلَاةَ وَمِمَّا رَزَقْنَاهُمْ يُنفِقُونَ ۞ أُولَئِكَ هُمُ الْمُؤْمِنُونَ حَقًّا الصَّلَاةَ وَمِمَّا رَزَقْنَاهُمْ يُنفِقُونَ ۞ أُولَئِكَ هُمُ الْمُؤْمِنُونَ حَقًّا لَيَ

«Ведь (истинными) верующими являются только те, которые, когда им напоминают об Аллахе

<sup>&</sup>lt;sup>214</sup> Сура аль-Хашр, аят 18.

<sup>&</sup>lt;sup>215</sup> Сура аль-Маида, аят 87.

их сердца страшатся; а когда читаются им Его аяты, они [аяты] увеличивают в них веру, и они [истинные верующие] полагаются только на своего Господа; которые совершают (обязательную) молитву (надлежащим образом) и расходуют из того, чем Мы наделили их. Именно они являются истинными верующими. Им — степени [высокое положение] у их Господа, и прощение, и щедрый удел [Рай]»<sup>216</sup>.

Это — одни из самых великих признаков, которыми обладают только верующие люди.

Также Аллах Всевышний сказал:

﴿ قَدْ أَفْلَحَ الْمُؤْمِنُونَ ۞ الَّذِينَ هُمْ فِي صَلَاتِهِمْ خَاشِعُونَ ۞ وَالَّذِينَ هُمْ لِلرَّكَاةِ فَاعِلُونَ ۞ وَالَّذِينَ هُمْ لِفُرُوجِهِمْ حَافِظُونَ ۞ إِلَّا عَلَىٰ أَزْوَاجِهِمْ أَوْ مَا مَلَكَتْ وَالَّذِينَ هُمْ فَإِنَّهُمْ غَيْرُ مَلُومِينَ ۞ فَمَنِ الْبَتَغَىٰ وَرَاءَ ذَٰلِكَ فَأُولَائِكَ فَمُ الْعَادُونَ ۞ وَالَّذِينَ هُمْ لِأَمَانَاتِهِمْ وَعَهْدِهِمْ رَاعُونَ ۞ وَالَّذِينَ هُمْ الْعَادُونَ ۞ وَالَّذِينَ هُمْ الْوَارِثُونَ ۞ الَّذِينَ هُمْ عَلَىٰ صَلَوَاتِهِمْ يُحَافِظُونَ ۞ أُولَائِكَ هُمُ الْوَارِثُونَ ۞ الَّذِينَ هُمْ غِيهَا خَالِدُونَ ﴾ يَرِثُونَ الْفِرْدَوْسَ هُمْ فِيهَا خَالِدُونَ ﴾

«Воистину, преуспели верующие, которые смиренны во время своих молитв, которые отворачиваются от всего праздного, которые выпла-

<sup>&</sup>lt;sup>216</sup> Сура аль-Анфаль, аяты 2-4.

чивают закят, которые оберегают свои половые органы от всех, кроме своих жен или невольниц, которыми овладели их десницы, за что они не заслуживают порицания, тогда как желающие сверх этого являются преступниками; которые оберегают вверенное им на хранение и соблюдают договоры, которые регулярно совершают молитву. Именно они являются наследниками, которые унаследуют Фирдаус [самое верховие Рая], в котором они пребудут вечно»<sup>217</sup>.

Также Аллах Всевышний сказал:

«Поистине, (истинно) верующие — только те, которые уверовали в Аллаха и Его посланника, потом не испытывали сомнений (в своей вере) и усердствовали своими имуществами [отдавали самое ценное] и своими душами на пути Аллаха (чтобы обрести Его довольство). Именно они — правдивые (в своей вере)»<sup>218</sup>.

Также Аллах Всевышний сказал:

 $<sup>^{217}</sup>$  Сура аль-Муминун, аяты 1-11.

<sup>218</sup> Сура аль-Худжурат, аят 15.

«(Истинно) верующими являются только те, которые уверовали в Аллаха и Его посланника. И когда они бывают вместе с ним [с посланником Аллаха] в общем деле, то не уходят, пока не попросят у него позволения»<sup>219</sup>.

Также Аллах Всевышний сообщил о том, что истинные верующие являются друзьями и помощниками друг другу:

﴿ وَالْمُؤْمِنُونَ وَالْمُؤْمِنَاتُ بَعْضُهُمْ أَوْلِيَاءُ بَعْضٍ آَيَامُرُونَ بِالْمَعْرُوفِ وَيُطْيعُونَ وَيُنْهَوْنَ الزَّكَاةَ وَيُطِيعُونَ الصَّلَاةَ وَيُؤْتُونَ الزَّكَاةَ وَيُطِيعُونَ اللَّـهُ وَرَسُولَهُ أُولَـنِكَ سَيَرْحُمُهُمُ اللَّـهُ أَإِنَّ اللَّـهَ عَزِيزٌ حَكِيمٌ ﴾ اللَّـهُ وَرَسُولَهُ أُولَـنِكَ سَيَرْحُمُهُمُ اللَّـهُ أَإِنَّ اللَّـهَ عَزِيزٌ حَكِيمٌ ﴾

«А верующие мужчины и верующие женщины — одни из них (являются) покровителями [сторонниками и помощниками] других: они повелевают (людям) (совершать) одобряемое и удерживают от (совершения) неодобряемого [неверия и грехов]; совершают (обязательную) молитву (надлежащим образом) и дают обязательную милостыню [закят], повинуются Аллаху и Его посланнику. Таких вскоре помилует Аллах: поистине, Аллах — велик (и) мудр» 220.

<sup>&</sup>lt;sup>219</sup> Сура ан-Нур, аят 62.

<sup>&</sup>lt;sup>220</sup> Сура ат-Тауба, аят 71.

Верующие мужчины и верующие женщины являются помощниками друг другу, любят друг друга, помогают друг другу совершать добро. Верующий решает проблемы другого верующего, помогает ему в трудностях и при нужде, напоминает ему об Аллахе, когда тот забывает, и желает ему того же, чего желает самому себе.

■ «...они повелевают (людям) (совершать) одобряемое и удерживают от (совершения) неодобряемого...» — они повелевают одобряемое друг другу, и удерживают друг друга от порицаемого. Также они повелевают совершать одобряемое неверующим, многобожникам и лицемерам. Они призывают их войти в Ислам, призывают их к единобожию. Они удерживают их от порицаемого — от многобожия, неверия и грехов.

Повеление одобряемого и удерживание от порицаемого — это один из величайших признаков верующего человека. Если человек вообще не повелевает одобряемое и вообще не удерживает от порицаемого, это указывает на слабость его веры или вовсе на её отсутствие.

Пророк @ сказал:

«Если кто-то из вас увидит порицаемое, пусть изменит это своей рукой, а если не может рукой, то языком, а если не может языком, то сердцем, и это самое слабое проявление веры».—
[Муслим, 49].

А в другой версии сказано:

«...и нет после этого веры (имана) даже с размером в горчичное зерно». — [Муслим, 50].

• «...совершают (обязательную) молитву (надлежащим образом) ...» — то есть: совершают её своевременно вместе с коллективом мусульман в мечети; соблюдают все условия, столпы, обязательные и желательные составляющие молитвы, и совершают её смиренно с присутствующим сердцем. Именно таких людей похвалил Аллах:

«Воистину, преуспели верующие, которые смиренны во время своих молитв» $^{221}$ .

И обрати внимание на то, что Аллах Всевышний сказал: «...совершают (обязательную) молитву (надлежащим образом) ...». Он не сказал: «...они молятся...». Ведь, недостаточно просто помолиться. Напротив, человек обязан выстаивать молитву должным образом так, как повелел ему Аллах. Человек не должен молиться так, как желают его душа.

- «...и дают обязательную милостыню...» то есть: выплачивают закят со своего имущества. Им не мешает ни скупость, ни алчность. Они выплачивают закят, помогая нишим и белнякам.

В этих словах указание на то, что все поступки человека должны соответствовать сунне пророка . Если же

 $<sup>^{221}</sup>$  Сура аль-Муминун, аяты 1-2.

поступки человека не соответствуют сунне, значит он не подчиняется посланнику Аллаха .

Некоторые люди говорят: «Я буду жить только в соответствии с Кораном, мне не нужна сунна»<sup>222</sup>. Этот человек не является верующим в посланника . Более того, они даже не уверовали в Коран. Ведь, в Коране Аллах велит следовать за сунной и подчиняться посланнику Аллаха .

Аллах Всевышний сказал:

«И что дал вам Посланник, то берите это, а что он вам запретил, то от того удержитесь. И остерегайтесь (наказания) Аллаха»<sup>223</sup>.

#### А также:

«Кто повинуется Посланнику, тот повинуется Аллаху. А кто отворачивается, то Мы не посылали тебя (о, Пророк) хранителем над ними»<sup>224</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>222</sup> Эти скверные идеи распространяют и на территории республик СНГ. Подобные заблуждения исходят от секты под названием «кораниты».

<sup>223</sup> Сура аль-Хашр, аят 7.

<sup>&</sup>lt;sup>224</sup> Сура ан-Ниса, аят 80.

■ «Таких вскоре помилует Аллах...» — а если Аллах помилует их, они обретут счастье, и больше никогда не будут несчастны.

Вышеупомянутые признаки верующих людей полностью противоречат признакам лицемеров. Аллах Всевышний сказал:

﴿ الْمُنَافِقُونَ وَالْمُنَافِقَاتُ بَعْضُهُم مِّن بَعْضٍ ۚ يَأْمُرُونَ بِالْمُنكَرِ وَيَقْبِضُونَ أَيْدِيَهُمْ ۚ نَسُوا اللَّهَ فَنَسِيَهُمْ ۚ لَكُ وَيَقْبِضُونَ أَيْدِيَهُمْ ۚ نَسُوا اللَّهَ فَنَسِيَهُمْ ۚ إِنَّ الْمُنَافِقِينَ وَالْمُنَافِقِينَ وَالْمُنَافِقِينَ وَالْمُنَافِقَاتِ إِنَّ الْمُنَافِقِينَ هُمُ الْفَاسِقُونَ ۞ وَعَدَ اللَّهُ الْمُنَافِقِينَ وَالْمُنَافِقَاتِ وَالْمُنَافِقِينَ هُمُ الْفَاسِقُونَ ۞ وَعَدَ اللَّهُ الْمُنَافِقِينَ وَالْمُنَافِقَاتِ وَالْمُنَافِقِينَ مَاللَّهُ وَالْمُنَافِقِينَ مَا اللَّهُ وَالْمُنَافِقِينَ وَالْمُنَافِقَاتِ وَالْمُنَافِقِينَ وَالْمُنَافِقِينَ وَالْمُنَافِقِينَ وَالْمُنَافِقِينَ وَالْمُنَافِقِينَ وَالْمُنَافِقِينَ وَالْمُنَافِقِينَ وَالْمُنَافِقِينَ مَا اللَّهُ وَالْمُنْ وَلَعْنَهُمُ اللَّهُ وَالْمُنْ وَلَعْنَهُمُ اللَّهُ وَالْمُنَافِقِينَ وَالْمُعُمِّ وَيَعَالَمُ مُنْ اللَّهُ وَلَالْمُنَافِقِينَ وَالْمُنَافِقِينَ مُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَعْنَافِقُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ وَلَيْكُونَ الْمُنْ الْفِيقِينَ وَلَيْكُونَ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنَافِقِينَ وَلَالِكُونَ وَلَا اللَّهُ وَلَالِكُونَ الْمُنْ الْمُنْ الْفِقِينَ وَلَالْمُنْ الْمُنَافِقِينَ وَلَا لَاللَّهُ وَلَيْنَافِقِينَ وَلَالْمُونَ وَلَعْنَافِقِينَ وَلَا الْمُنْفِقِينَ وَلَاللَّهُ وَلَالْمُ اللَّهُ وَلَعْنَافِقِينَ وَلَالْمُ وَلَالِكُونَ وَلَالْمُنْ وَلِي الْمُنْفِقِينَ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ مُنْ اللْمُنْفِقِينَ وَلَالْمُنْفِقِينَ وَلَا الْمُنْفِينَافِقِينَ وَلْمُنْ وَلَالْمُنْفُونَ وَالْمُونَ وَلَالْمُ وَالْمُنْفُولُ وَلَالِكُونَ وَلَالْمُونَ وَلَالْمُ وَالْمُولِي وَلَالْمُ اللْلَهُ وَلَالْمُولِي وَلَالْمُولِي وَلِي الْمُعْلِقِينَ وَلَالْمُولِي الْمُنْفِقِينَ وَلَالْمُ وَالْمُنْفِي وَالْمُولِي وَلَوْلُولُونُ ولَالْمُولِقُولُ وَلَالْمُولِقُولُ وَلَالْمُولِقُونَ وَلَالْمُولِي وَلَالْمُنْفِقِينَ وَلَالْمُعُلِي الْمُعْلِقُولُ وَلَالْمُولُولَ وَلَوْلُولُولُولِ وَلَوْلِمُ الْمُعْلِقُولُ وَلَالْمُولِ وَلَا

«Лицемеры и лицемерки — одни из них из (числа) других [они не из числа верующих]: они повелевают (людям совершать) порицаемое и удерживают (их) от (совершения) одобряемого, и зажимают свои руки [скупятся расходовать на пути Аллаха]. Забыли они Аллаха, и Он забыл про них. Поистине, лицемеры, они — непокорные! Обещал Аллах лицемерам, и лицемеркам, и неверующим огонь Геенны [Ада], в котором они будут пребывать вечно. Достаточно для них ее [Геенны]! И проклял их Аллах, и им — постоянное наказание»<sup>225</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>225</sup> Сура ат-Тауба, аяты 67–68.

Вера **[иман]** — это милость и подарок Аллаха. Аллах Всевышний сказал:

«Они попрекают тебя тем, что обратились в ислам. Скажи (им): "Не делайте мне одолжений вашей покорностью (Аллаху) [тем, что вы приняли Ислам]. Наоборот, Аллах оказал вам милость тем, что Он привел вас (к Вере), если (уж) вы правдивы (в своей вере)"»<sup>226</sup>.

Аллах Всевышний дарует эту веру только тем, кто её заслуживает, ведь, Он — Мудрый. Аллах Всевышний дарует веру тому, кто является подходящим для неё, и прилагает усилия для её обретения. Аллах Всевышний сказал:

«А тем, которые последовали (истинным) путем, Он увеличит истинность пути и дарует им (возможность) остерегаться (грехов)»<sup>227</sup>.

А также:

<sup>226</sup> Сура аль-Худжурат, аят 17.

<sup>227</sup> Сура Мухаммад, аят 17.

«А тех, которые усердствуют ради Нас,— Мы, обязательно, поведем их по Нашим путям [укрепим на Прямом Пути и направим к благому]. И поистине, Аллах вместе с творящими добро»<sup>228</sup>.

Также Аллах Всевышний упомянул в Коране некоторые другие плоды веры:

«А те, которые уверовали и последовало за ними их потомство в вере, — Мы присоединим к ним [к верующим родителям] (в Раю) потомство их [воссоединим их с верующими детьми]»<sup>229</sup>.

Например, родитель и ребенок попали в Рай, но родитель оказался на одной степени, а ребенок — на другой. Поистине, Аллах Всевышний соединит их друг с другом на высшей степени, чтобы усладить их очи. Это — милость Аллаха, даруемая верующему. И верующего ждёт совершенное блаженство.



<sup>228</sup> Сура аль-'Анкабут, аят 69.

<sup>&</sup>lt;sup>229</sup> Сура ат-Тур, аят 21.

### 2 — ИЗ-ЗА ЧЕГО ЧЕЛОВЕК ЛИШАЕТСЯ ВЕРЫ ПОЛНОСТЬЮ?

Этот вопрос является очень важным. Существуют некоторые деяния, которые полностью удаляют веру человека.



- № 1 Большое многобожие и большое неверие [ширк аль-акбар и куфр аль-акбар] — существует много видов неверия:
  - Например, человек отрицает что-либо из религии Аллаха:
  - Например, человек сомневается в чём-либо из религии Аллаха;
  - Например, человек издевается над чем-либо из религии Аллаха;
  - Например, человек издевается над пророком 🕮;
  - Например, человек издевается над Кораном или Сунной;
  - Например, человек совершает деяния, являющиеся неверием;
  - Например, человек произносит слова, являющиеся неверием.

Все эти вещи полностью разрушают веру человека и делают его вероотступником.



2 — Оставление молитвы — как сказал пророк ::

«Поистине, между человеком и между многобожием и неверием (находится) оставление мо**литвы».** — [Муслим, 82].

Также он сказал:

«Договор (отличительный признак) между нами и между ними (неверующими) — это молитва. Кто оставил её, тот впал в неверие». — [ат-Тирмизи, 2621; ан-Насаи в «аль-Кубра», 1/145; ибн Маджах, 1079; Ахмад, 5/346, и другие].

■ *«...тот впал в неверие...»* — речь идёт о неверии, которое выводит из Ислама.

Также Аллах Всевышний сказал о грешниках:

«Что завело вас в (адский слой) ас-Сакар? Скажут они [адские мученики]: "Мы (в своей земной жизни) не были из числа молящихся"»<sup>230</sup>.

Самая первая причина попадания в Огонь — оставление ими молитвы. Если человек намеренно оставил молитву, то он стал неверующим, даже если он не отрицает её обязательность. Другое дело, если человек оставил молитву по незнанию, или из-за забывчивости, или проспалеё, или лишился разума. Такой человек не становится неверующим.

- З Изучение колдовства и обучение колдовству других.
- **4—Заявление о знании сокровенного** если человек заявляет о знании сокровенного, о котором может

<sup>230</sup> Сура аль-Муддассир, аят 43.

знать только Аллах, то он также становится неверующим.

5— Суд не по тому, что ниспослал Аллах — судящий не по законам Аллаха становится неверующим, если он считает, что его решение лучше, чем решение Аллаха; или его решение подобно решению Аллаха; или считает, что он имеет право принимать любые решения самостоятельно. Такой человек впал в неверие, которое выводить его из Ислама.

А вообще существует много вещей, которые полностью разрушают веру человека. Всё это упомянули ученые в книгах по вероубеждению и в книгах по фикху. А некоторые ученые написали отдельные труды на эту тему.

### 3 — ИЗ-ЗА ЧЕГО ВЕРА ЧЕЛОВЕКА СЛАБЕЕТ?

Существуют грехи, которые не доходят до уровня многобожия и неверия. Такие грехи не разрушают веру человека полностью, но они ослабляют её. Например, следующие грехи:

- Употребление опьяняющих напитков;
- Воровство;
- Совершение прелюбодеяния;
- Занятие ростовщичеством;
- Ложь;
- Злословие;
- Сплетни, и так далее.

Эти большие грехи не разрушают веру человека полностью, но существенно ослабляют её. Они могут ослабить веру настолько, что она станет размером в мельчайшую частицу или даже меньше. Однако человек из-за совершения этих грехов не выходит из Ислама.

Аллах Всевышний сказал:

«Поистине, Аллах не прощает (без покаяния), когда Ему придают сотоварищей, но прощает то, что меньше этого [другие грехи, кроме многобожия и неверия], кому пожелает»<sup>231</sup>.

### А также:

﴿ وَإِن طَائِفَتَانِ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ اقْتَتَلُوا فَأَصْلِحُوا بَيْنَهُمَا ۖ فَإِن بَغْتُ إِلَى الْمُؤْمِنِينَ اقْتَتَلُوا الَّتِي تَبْغِي حَتَّى تَفِيءَ إِلَى أَمْرِ لَغَتْ إِحْدَاهُمَا عَلَى الْأُخْرَىٰ فَقَاتِلُوا الَّتِي تَبْغِي حَتَّى تَفِيءَ إِلَى أَمْرِ اللَّهِ فَإِن فَاءَتْ فَأَصْلِحُوا بَيْنَهُمَا بِالْعَدْلِ وَأَقْسِطُوا ۗ إِنَّ اللَّهَ اللَّهَ فَإِن فَاءَتْ فَأَصْلِحُوا بَيْنَهُمَا بِالْعَدْلِ وَأَقْسِطُوا ۗ إِنَّ اللَّهَ لِللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُقْسِطِينَ ﴾

«И если две группы верующих будут сражаться (друг против друга), то примирите их. Если же один (из них двоих) будет покушаться на другого, то сражайтесь против того, который покушается, пока он не вернется к велению Аллаха

<sup>&</sup>lt;sup>231</sup> Сура ан-Ниса, аят 48.

[к истине]. А если он вернется, то примирите их по справедливости и будьте беспристрастны: поистине Аллах любит беспристрастных!»<sup>232</sup>

Затем Аллах Всевышний сказал:

«Поистине, верующие — братья. Так улаживайте же (отношения) между вашими братьями» <sup>233</sup>.

Аллах Всевышний назвал их верующими, хотя речь шла о людях, сражающихся друг с другом. А убийство мусульманина безо всякого права — это великий грех, но он все равно не выводит из Ислама. Таким образом, тяжкие грехи, не доходящие до уровня многобожия, ослабляют веру, но не удаляют её полностью.

Это — убеждение приверженцев сунны, в отличие от хариджитов, му'тазилитов и мурджиитов.

Хариджиты и му'тазилиты считают, что человек, совершающий большие грехи, будет вечно находиться в Аду. По их мнению, он стал неверующим из-за этих грехов.

Мурджииты же считают, что грехи вообще не вредят вере, никак не уменьшают её.

Оба этих мнения являются ложными и противоречат истине. Оба они являются двумя противоположными крайностями, хотя истина стоит посередине. Истина в том, что говорят приверженцы сунны: если человек

<sup>232</sup> Сура аль-Худжурат, аят 9.

<sup>233</sup> Сура аль-Худжурат, аят 10.

совершает большие грехи, не считая их дозволенными, то они ослабляют его веру, но не делают его неверующим. Такой человек является верующим с неполноценной верой. Также его называют верующим грешником.

Например, если мусульмане казнят убийцу, они затем омывают его, заворачивают в саван, совершают над ним заупокойную молитву и хоронят его на кладбище мусульман. Ведь, несмотря на тяжкий грех, он все равно остаётся мусульманином.

Также, например, мусульмане казнят прелюбодеев, которые ранее уже состояли с кем-то в браке. Их забрасывают камнями до смерти, но затем их омывают, заворачивают в саван, совершают над ними заупокойную молитву и хоронят их на кладбище мусульман<sup>234</sup>.

Также, если человек, например, обвинил целомудренных людей в прелюбодеянии без свидетелей, то ему полагается 80 ударов плетью за клевету. Такого человека называют нечестивцем, ибо Аллах Всевышний сказал:

﴿ وَالَّذِينَ يَرْمُونَ الْمُحْصَنَاتِ ثُمَّ لَمْ يَأْتُوا بِأَرْبَعَةِ شُهَدَاءَ فَاجْلِدُوهُمْ تَمَانِينَ جَلْدَةً وَلَا تَقْبَلُوا لَهُمْ شَهَادَةً أَبَدًا ۚ وَأُولَــــــــُكَ هُمُ الْفَاسِقُونَ ﴾

<sup>&</sup>lt;sup>234</sup> Сообщается со слов ибн Мас'уда тто посланник Аллаха сказал: «Не позволяется (проливать) кровь мусульманина, свидетельствующего о том, что нет божества, достойного поклонения, кроме Аллаха, и что я — посланник Аллаха, если не считать трёх случаев: когда речь идёт о женатом человеке, совершившем прелюбодеяние, когда лишают жизни за жизнь, и (когда) кто-нибудь отступается от своей религии и покидает общину». — [аль-Бухари, 6878; Муслим, 1676]

«А те, которые бросают (обвинение в совершении прелюбодеяния) в целомудренных (женщин и мужчин), а потом не приведут четырех (справедливых) свидетелей (которые видели прелюбодеяние),— высеките их восьмьюдесятью ударами плетью и не принимайте от них свидетельства никогда; (так как) они — нечестивцы» 235.

Но эти люди не становятся неверующими, а остаются мусульманами.

Точно также побивают плетьми человека, употребляющего опьяняющие напитки. Именно так поступал пророк . И сподвижники были единогласны в том, что такой человек заслуживает 80 ударов плетью. Но в любом случае, этот пьяница не становится неверующим. Если он вдруг скончается, то над ним совершают заупокойную молитву, и его наследство делится между родственниками из числа мусульман. А если бы он был неверующим вероотступником, то его имущество перешло бы в казну мусульман.

Любые грехи — малые и большие — уменьшают веру человека. Некоторые грехи являются тяжкими, и они ослабляют веру человека очень серьезно. А некоторые являются малыми и ослабляют веру человека не так сильно. Если человек покается перед Аллахом искренним и правильным покаянием, то его грех будет прощен.

Аллах Всевышний сказал:

<sup>&</sup>lt;sup>235</sup> Сура ан-Нур, аят 4.

حَرَّمَ اللَّهُ إِلَّا بِالْحُقِّ وَلَا يَزْنُونَ ۚ وَمَن يَفْعَلْ ذَٰلِكَ يَلْقَ أَثَامًا ۞ يُضَاعَفْ لَهُ الْعَذَابُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ وَيَخْلُدُ فِيهِ مُهَانًا ۞ إِلَّا مَن تَابَ وَآمَنَ وَعَمِلَ عَمَلًا صَالِحًا فَأُولَئِكَ يُبَدِّلُ اللَّهُ سَيِّتَاتِهِمْ حَسَنَاتٍ وَآمَنَ وَعَمِلَ عَمَلًا صَالِحًا فَأُولَئِكَ يُبَدِّلُ اللَّهُ سَيِّتَاتِهِمْ حَسَنَاتٍ وَآمَنَ وَعَمِلَ عَمَلًا صَالِحًا فَأُولَئِكَ يُبَدِّلُ اللَّهُ سَيِّتَاتِهِمْ حَسَنَاتٍ وَآمَنَ وَعَمِلَ عَمَلًا صَالِحًا فَأُولَئِكَ يُبَدِّلُ اللَّهُ عَيْدًا ﴾

«Они не взывают помимо Аллаха к другим богам, не убивают людей вопреки запрету Аллаха, если только они не имеют права на это, и не прелюбодействуют. А тот, кто поступает так, получит наказание. Его мучения будут приумножены в День воскресения, и он навечно останется в них униженным. Это не относится к тем, которые раскаялись, уверовали и поступали праведно. Их злые деяния Аллах заменит добрыми, ибо Аллах — Прощающий, Милующий»<sup>236</sup>.



<sup>&</sup>lt;sup>236</sup> Сура аль-Фуркан, аяты 68-70.





Ранее мы поведали вам об исламе и вере, а теперь необходимо поведать о том, что противоречит исламу и вере. Речь пойдёт о неверии и многобожии. Ведь, человеку недостаточно просто познать истину, он обязательно должен изучить то, что противоречит истине, чтобы не попасть в заблуждение. Множество людей попали в неверие и многобожие именно по причине невежества<sup>237</sup>.

и многобожии

Аллах Всевышний ясно разъяснил в Коране суть ислама и веры. Точно также Он разъяснил суть неверия и многобожия, чтобы мы остерегались этих вещей. Ведь, в неверие и многобожие люди попадают по причине дурного понимания религии. Большинство людей, приписывающих себя к Исламу, считают, что неверие — это только лишь отрицание Аллаха, хотя на самом деле, это всего

عرفت الشر لا للشر لكن لتوقيه \*\*\* ومن لا يعرف الشر من الخير يقع فيه

«Я познал зло не ради самого зла, а для того, чтобы остерегаться его, Кто не отличает зло от добра, тот попадает в него!»

<sup>237</sup> Как говорится:

лишь один из видов неверия. Точно также эти люди считают, что многобожие — это только лишь поклонение идолам.

Именно так многие люди ошиблись в понимании сути многобожия. Они сказали, что многобожие — убеждение в том, что наряду с Аллахом есть другой творец, наделяющий уделом и распоряжающийся в этой вселенной. Хотя на самом деле это всего лишь один из видов многобожия. А многобожие, с которым боролись посланники, — это многобожие в поклонении. Более того можно сказать, что практически не существует людей, которые кого-то равняют с Аллахом в господстве. Большинство людей на земле признают, что именно Аллах является единственным Творцом и только Он распоряжается делами. А ошибки и отклонения случились именно в вопросах поклонения.

Некоторые из людей говорят, что многобожие — это только лишь поклонение идолам. А если человек, например, поклоняется различным святым и праведникам, то они не считают это многобожием. Это — ошибка! Многие многобожники на земле не поклоняются идолам, а поклоняются своим праведникам, превращают могилы праведников в места поклонения, обращаются к ним за помощью в тяжелых ситуациях.

# 1 — ВИДЫ НЕВЕРИЯ

Во-первых, неверие [куфр] бывает двух видов:

- 1. Большое неверие, которое выводит из Ислама;
- 2. Малое неверие, которое не выводит из Ислама.

Во-вторых, большое неверие также делится на много видов:

№ 1 — Неверие посредством отрицания — речь идёт о человеке, который в сердце убежден в истине, но внешне отрицает её либо из-за упрямства и высокомерия, либо из-за любви к власти, и так далее. Этот вид неверия присущ большинству неверующих.

Аллах Всевышний сказал:

«Поистине, Мы знаем, что тебя печалит то, что они [твой народ] говорят (о тебе). Поистине, они не считают тебя лжецом (в своих душах) [они знают, что ты полностью правдив], но однако беззаконники отрицают знамения Аллаха»<sup>238</sup>.

А также:

«И они отвергли их, хотя сами они были убеждены в их (истинности), по несправедливости

<sup>&</sup>lt;sup>238</sup> Сура аль-Ан'ам, аят 33.

и высокомерию. Посмотри же (o, Пророк), каков был конец сеющих беспорядок» $^{239}$ .

Аллах Всевышний сообщил о том, что эти неверующие были убеждены в истинности пророчества, но отрицали его из-за несправедливости и высокомерия. Это и есть неверие посредством отрицания [куфр аль-джухуд].

Также пророк Муса 🙈 , сказал Фараону:

«Ты точно знаешь, что низвел это только Господь небес и земли, как наглядные знамения, и я, однозначно, думаю, что ты, о Фараон, погибнешь» $^{240}$ .

Фараон знал, что то, с чем явился Муса — истина, но внешне он отрицал эти знамения из-за несправедливости, высокомерия и желания сохранить власть. Однажды, его приближенные сказали ему:

«Неужели ты  $(o, \Phi apaoн)$  оставишь Мусу и его народ сеять беспорядок на земле [в Египте], а он [Myca] оставит тебя и твоих богов»<sup>241</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>239</sup> Сура ан-Намль, аят 14.

<sup>&</sup>lt;sup>240</sup> Сура аль-Исра, аят 102.

<sup>&</sup>lt;sup>241</sup> Сура аль-А'раф, аят 127.

## А Фараон говорил им:

«О, знать! Я не знаю для вас другого бога, (который был бы достоин поклонения), кроме меня» $^{242}$ .

Говоря эти слова, Фараон лгал. Он знал, что он не является богом, что он творит и не распоряжается в этом мире ничем. Он лгал им по причине высокомерия и желания сохранить власть. Это и есть неверие посредством отрицания [куфр аль-джухуд].

# № 2 — Неверие посредством обвинения во лжи — Аллах Всевышний сказал об этом:

«И кто же более несправедлив, чем тот, кто измыслил на Аллаха ложь <u>или считал ложью истину</u>, когда она пришла? Разве не в Геенне пребывание неверных?»<sup>243</sup>

Аллах Всевышний назвал их неверующими из-за того, что они сочли ложью знамения Аллаха, сочли ложью

<sup>&</sup>lt;sup>242</sup> Сура аль-Касас, аят 38.

<sup>243</sup> Сура аль-'Анкабут, аят 68.

истину, когда она пришла к ним. Когда к ним пришёл посланник Аллаха они обвинили его во лжи и сказали: «Колдун! Лжец!» Они обвинили во лжи Мухаммада подобно тому, как предыдущие народы обвиняли во лжи своих посланников. Аллах Всевышний сказал:

«Народ Нуха обвинил во лжи посланников»<sup>244</sup>.

А также:

«Адиты обвинили во лжи посланников» <sup>245</sup>.

А также:

«Самудяне обвинили во лжи посланников»<sup>246</sup>.

А также:

«Народ Лута обвинил во лжи посланников»<sup>247</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>244</sup> Сура аш-Шу'ара, аят 105.

 $<sup>^{245}\,</sup>$  Сура аш-Шу'ара, аят 123.

<sup>&</sup>lt;sup>246</sup> Сура аш-Шу'ара, аят 141.

<sup>&</sup>lt;sup>247</sup> Сура аш-Шу'ара, аят 160.

Это и есть неверие посредством обвинения во лжи [куфр ат-такзиб].

3 — Неверие из-за сомнений — например, человек сомневается в том, с чем пришли посланники, и думает: «Возможно, эта религия не является истинной». Аллах Всевышний сказал об этом:

﴿ وَاضْرِبْ لَهُم مَّثَلًا رَّجُلَيْنِ جَعَلْنَا لِأَحْدِهِمَا جَنَّتَيْنِ مِنْ أَعْنَابِ

وَحَفَفْنَاهُمَا بِنَخْلِ وَجَعَلْنَا بَيْنَهُمَا زَرْعًا ٣ كِلْتَا الْجُنَّتَيْنِ آتَتْ أُكُلَّهَا وَلَمْ تَظْلِم مِّنْهُ شَيْئًا ۚ وَفَجَّرْنَا خِلَالَهُمَا نَهَرًا ١ وَكَانَ لَهُ ثَمَرُ فَقَالَ لِصَاحِبِهِ وَهُوَ يُحَاوِرُهُ أَنَا أَكْثَرُ مِنكَ مَالًا وَأَعَزُّ نَفَرًا ١٠ وَدَخَلَ جَنَّتَهُ ﴾ «И приведи ты им притчу о двух мужчинах (которые были в одной из прежних общин, и один из них был верующим, а другой неверующим). Мы устроили для одного из них два сада из виноградников, и окружили их пальмами и устроили между ними посевы; оба эти сада дали свои плоды и ничего из них [плодов] не погубили. И провели Мы между ними [между этими двумя садами] реку. И были у него [у владельца двух садов] плоды, и он сказал своему товарищу [верующему], который с ним беседовал: "У меня больше чем у тебя имущества и (я) сильнее людьми [помощниками]". И вошел он [владелец сада] в свой сад»<sup>248</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>248</sup> Сура аль-Кахф, аяты 32–35.

Этот неверующий вошел в свой сад, в котором росли деревья и текли реки, и красота этого сада привела его в восторг. Далее Аллах говорит:

«И вошел он [владелец сада] в свой сад, будучи притеснителем самого себя, и сказал (восхищаясь плодами): "Не думаю я, что исчезнет это когда-нибудь. И не думаю я, что Час [День Суда] настанет"»<sup>249</sup>.

• «И не думаю я, что Час настанет...» — этот человек сомневался в наступлении Судного Дня, сомневался в воскрешении после смерти. Далее этот неверующий сказал:

«А если я (u) буду возвращен к Господу моему  $(как\ mы\ утверждаешь)$ , то конечно же, я, непременно, найду  $(y\ Aллаха)$  лучшее, чем это, возвратившись»  $^{250}$ .

Этот человек говорил: *«Если я и буду воскрешен...»*. Иначе говоря, он сомневается в воскрешении. Это и есть

<sup>&</sup>lt;sup>249</sup> Сура аль-Кахф, аяты 35–36.

<sup>&</sup>lt;sup>250</sup> Сура аль-Кахф, аят 36.

неверие по причине сомнений [куфр аш-шакк]. Да убережет нас Аллах от подобного!

Затем Аллах Всевышний сказал:

«Сказал ему [владельцу сада] его (верующий) товарищ, беседуя с ним: "Разве ты проявляешь неверие в Того, Кто создал тебя из земли, а затем из капли (семенной жидкости), а потом выровнял тебя [сделал стройным] человеком?"»<sup>251</sup>.

- «Разве ты проявляешь неверие...» ведь, кто сомневается в истине, тот является неверующим. Вера в Судный День это один из столпов веры, и человек обязательно должен быть убежден в нём. Если же человек будет сомневаться, то он станет неверующим.
- 4 Неверие посредством отворачивания речь идёт о человеке, который отвернулся от религии Аллаха, не изучает её и не совершает никаких деяний. Аллах Всевышний сказал:

«Но те, которые не веруют, отворачиваются от того, от чего их предостерегают» $^{252}$ .

<sup>&</sup>lt;sup>251</sup> Сура аль-Кахф, аят 37.

<sup>&</sup>lt;sup>252</sup> Сура аль-Ахкаф, аят 3.

Аллах Всевышний назвал их неверующими из-за того, что они отвернулись от того, чем их увещевают. Эти люди отвернулись, не обращают никакого внимания, не изучают религию, не совершают никаких деяний. И даже если они знают об истине, то всё равно не совершают деяний. Это и есть неверие посредством отворачивания [куфр аль-и'рад].

5 — Неверие посредством лицемерия — лицемеры — это люди, которые внешне показывают себя мусульманами, но в душе исповедуют неверие. Аллах Всевышний сказал о лицемерах:

﴿ إِذَا جَاءَكَ الْمُنَافِقُونَ قَالُوا نَشْهَدُ إِنَّكَ لَرَسُولُ اللَّهِ ۗ وَاللَّهُ يَعْلَمُ إِنَّكَ لَرَسُولُ اللَّهِ ۗ وَاللَّهُ يَعْلَمُ إِنَّكَ لَرَسُولُهُ وَاللَّهُ يَشْهَدُ إِنَّ الْمُنَافِقِينَ لَكَاذِبُونَ ۞ اتَّخَذُوا أَيْمَانَهُمْ جُنَّةً فَصَدُّوا عَن سَبِيلِ اللَّهِ ۚ إِنَّهُمْ سَاءَ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ۞ ذَٰلِكَ جُنَّةً فَصَدُّوا ثُمَّ كَانُوا يَعْمَلُونَ ۞ ذَٰلِكَ بِأَنَّهُمْ آمَنُوا ثُمَّ كَافُونِهِمْ فَهُمْ لَا يَفْقَهُونَ ﴾ بِأَنَّهُمْ آمَنُوا ثُمَّ كَافُونِهِمْ فَهُمْ لَا يَفْقَهُونَ ﴾

«Когда приходят к тебе лицемеры, они говорят: "Мы свидетельствуем, что ты (о, Мухаммад) — однозначно, посланник Аллаха". А Аллах знает, что ты — однозначно, Его посланник, и Аллах свидетельствует, что лицемеры — однозначно, лжецы. Они [лицемеры] взяли клятвы свои прикрытием (которым защищаются от упрека и наказания) и отклонили (себя и других людей) от пути Аллаха. Поистине, плохо то, что они делают! Это — за то, что они уверовали (внешне), (и)

затем стали неверными (в душе), и запечатаны сердца их, и они не понимают» $^{253}$ .

Это и есть лицемерие [нифак]. Суть лицемерия в том, что человек показывает себя мусульманином, скрывая в сердце неверие. Лицемер показывает себя верующим, чтобы спокойно жить среди мусульман. Да убережет нас Аллах от лицемерия!

### 2 — ВИДЫ ЛИЦЕМЕРИЯ

Лицемерие бывает двух видов:

- 1. Лицемерие в убеждениях, которое является неверием;
- 2. Лицемерие в поступках.

Лицемерие в поступках заключается в том, что человек является верующим, но произносит некоторые слова лицемеров, или описывается некоторыми их признаками. Это лицемерие называют малым. Если такого лицемерия станет в человеке слишком много, это может постепенно привести его к большому лицемерию.

Например, пророк 🏶 сказал:

«Лицемера отличают три признака: когда он рассказывает, то лжёт, когда обещает, то нарушает (своё обещание), а когда ему доверяются, он предаёт». — [аль-Бухари, 33; Муслим, 59].

<sup>253</sup> Сура аль-Мунафикун, аяты 1-3.

- В другой версии сказано: «...когда спорит, то переходит границы».
- В третьей версии сказано: «...когда обещает, то предает».
- А в четвертой версии сказано: «...даже если соблюдает пост, совершает молитву и думает, что он мусульманин».

Иногда в некоторых верующих людях могут находиться некоторые черты лицемерия. В этих верующих присутствует малое лицемерие.

Пророк 🦀 сказал:

«Истинным лицемером является тот, кому присущи четыре (свойства), а отличающийся какимлибо из них будет отмечен одним из свойств лицемерия, пока не избавится от него». — [аль-Бухари, 34; Муслим, 58].

■ «Истинным лицемером является тот, кому присущи четыре (свойства)...» — эти слова указывают на следующий вывод: «Если в человеке слишком много черт лицемерия, то это может привести его к большому лицемерию, после чего он станет истинным лицемером».

Если же в человеке всего лишь одна черта лицемерия, то его нельзя назвать истинным лицемером. Можно лишь сказать, что в нём присутствует черта лицемерия, посему он находится в большой опасности. Что же касается большого лицемерия, то оно является неверием.



### 3 — МАЛОЕ НЕВЕРИЕ

Что касается малого неверия, то речь идёт о таких грехах, которые посланник Аллаха — назвал неверием, но они не выводят человека из Ислама.

Например, пророк 🏶 сказал:

**«Не становитесь после меня неверными, которые рубят друг другу головы!»** — [аль-Бухари, 121; Муслим, 65].

В этом хадисе речь идёт о малом неверии. Ведь, убийство верующего — это тяжкий грех, но он не выводит человека из Ислама. А доказательство в словах Всевышнего:

﴿ وَإِن طَائِفَتَانِ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ اقْتَتَلُوا فَأَصْلِحُوا بَيْنَهُمَا ۖ فَإِن بَغْتُ إِلَى الْمُؤْمِنِينَ اقْتَتَلُوا الَّتِي تَبْغِي حَتَّىٰ تَفِيءَ إِلَى أَمْرِ لَغَتْ إِحْدَاهُمَا عَلَى الْأُخْرَىٰ فَقَاتِلُوا الَّتِي تَبْغِي حَتَّىٰ تَفِيءَ إِلَى أَمْرِ اللَّهِ فَإِن فَاءَتْ فَأَصْلِحُوا بَيْنَهُمَا بِالْعَدْلِ وَأَقْسِطُوا ۗ إِنَّ اللَّهَ اللَّهُ فَإِن فَاءَتْ فَأَصْلِحُوا بَيْنَهُمَا بِالْعَدْلِ وَأَقْسِطُوا ۗ إِنَّ اللَّهَ لَيْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُقْسِطِينَ ﴾

«И если две группы верующих будут сражаться (друг против друга), то примирите их. Если же один (из них двоих) будет покушаться на другого, то сражайтесь против того, который покушается, пока он не вернется к велению Аллаха [к истине]. А если он вернется, то примирите их по справедливости и будьте беспристрастны: поистине Аллах любит беспристрастных!»<sup>254</sup>

<sup>254</sup> Сура аль-Худжурат, аят 9.

Затем Аллах Всевышний сказал:

«Поистине, верующие — братья. Так улаживайте же (отношения) между вашими братьями» 255.

Аллах Всевышний сообщил о том, что сражающиеся против друг друга являются верующими братьями. Это указывает на то, что несправедливое убийство, хоть и является великим грехом и ужасным преступлением, но всё равно не выводит человека из Ислама.

Также, например, пророк @ сказал:

«Члены моей общины никогда не смогут отказаться от четырёх вещей, имеющих отношение к джахилии: обыкновения гордиться своим происхождением, порочить происхождение других, обращаться с мольбами о дожде к небесным светилам и громко причитать по покойным». — [Муслим, 934].

Пророк № назвал эти вещи чертами доисламского невежества [джахилии]. А доисламское невежество — это неверие. Но если в мусульманине проявилась одна из этих черт, то нельзя назвать его неверующим. Поэтому говорят, что эти вещи являются малым неверием<sup>256</sup>.

<sup>255</sup> Сура аль-Худжурат, аят 10.

<sup>&</sup>lt;sup>256</sup> Следует подробнее написать именно об обращении с мольбами о дожде к звездам. Здесь возможны три ситуации:

Также, пророк 🎡 сказал одному из своих сподвижников:

«Поистине, в тебе сохранились остатки невежества». — [аль-Бухари, 30; Муслим, 1661].

А этот человек был великим сподвижником, но однажды он сказал другому мусульманину: «О, сын черной!» И пророк இ сказал ему:

«Неужели ты попрекал этого человека его матерью?! Поистине, в тебе сохранились остатки невежества!»

Этот хадис указывает на то, что человек, в котором есть некоторые черты доисламского невежества, не становится неверующим. Этот человек находится в великой опасности, но не становится неверующим.

Также пророк 🎡 сказал:

«Кто поклялся чем-либо, кроме Аллаха, тот впал в неверие или совершил многобожие».—

<sup>1)</sup> Если человек считает, что звезда творит дождь и ниспосылает его, то эти убеждения выводят его Ислама и являются большим неверием.

Если человек считает, что дождь создает Аллах, но при этом всё равно обращается с мольбами к звезде, чтобы дождь выпал, то это является большим неверием, которое выводит его из Ислама.

<sup>3)</sup> Если человек считает, что дождь создает и ниспосылает Аллах, но при этом имеет убеждение, что местоположение определенной звезды на небосводе — это причина выпадения дождя, то это убеждение является малым неверием.

[Ахмад, 2/34, и другие. Хадис достоверный. См. «Сильсиля ас-Сахиха», 5/70].

Речь идёт о малом неверии и многобожии, которое не выводит из Ислама.

### 4 — ЧТО ТАКОЕ МНОГОБОЖИЕ?

Многобожие [ширк] — это посвящение какого-либо поклонения кому-либо, помимо Аллаха Всевышнего.

Существует много видов поклонения, например, мольба, жертвоприношение, обет, страх, надежда, стремление и трепет.

Поклонение можно разделить на три вида:

- 1. Словесное поклонение например, поминание Аллаха и обращение к Нему с мольбами.
- 2. Поклонение делами например, совершение молитвы, соблюдение поста, и так далее.
- 3. Поклонение сердца— например, страх, надежда, стремление, трепет, упование, любовь.

Поклонение ['ибада] — это общее название для всего того, что любит Аллах и того, чем Он доволен, из слов и действий, явных и тайных.

Если человек посвятил какую-либо часть поклонения кому-либо, помимо Аллаха, то он является многобожником.



# 5 — ВИДЫ МНОГОБОЖИЯ

Многобожие делится на два вида:

1 — Большое многобожие — [ширк уль-акбар] — существует много видов большого многобожия, которые упомянуты в Коране.

Человек, который обращается с мольбами к кому-либо, помимо Аллаха, является многобожником. Аллах Всевышний сказал:

«И, поистине, (все) места поклонения (предназначены) (только) для Аллаха [для поклонения только Ему], поэтому не молите вместе с Аллахом кого-либо еще»<sup>257</sup>.

А также:

«Обращайтесь же (с мольбами) к Аллаху, посвящая поклонение только  $Emy>^{258}$ .

Обращение с мольбами к святым, праведникам и джиннам, а также просьба у них о помощи в тяжелых

<sup>&</sup>lt;sup>257</sup> Сура аль-Джинн, аят 18.

<sup>&</sup>lt;sup>258</sup> Сура Гафир, аят 14.

ситуациях является большим многобожием, даже если этот взывающий совершает молитву, соблюдает пост и называет себя мусульманином. Все его деяния становятся тщетными из-за того, что он взывает к кому-то, наряду с Аллахом.

\* \* \* \* \*

Также молитва человека должна быть посвящена только Аллаху. Аллах Всевышний сказал:



\* \* \* \* \*

Также жертвоприношение должно посвящаться только одному Аллаху<sup>260</sup>. Аллах Всевышний сказал:

**Первый вид:** закалывание животного (забх) для того, чтобы приблизиться к кому-то, и возвеличить его. Такое жертвоприношение можно посвящать только Аллаху Всевышнему, ибо оно является поклонением. Нельзя приносить животное в жертву ни для джинна, ни для шайтана, ни для короля, ни для вождя племени. Ведь, жертвоприношение (забх) — это поклонение, а поклонение может быть посвящено только Аллаху.

**Второй вид:** закалывание животного для того, чтобы покушать мяса или продать его. В этом нет никаких проблем, ибо данное закалывание не совершено ради того, чтобы приблизиться к кому-то или возвеличить кого-то. Такое закалывание животного не является поклонением.

<sup>259</sup> Сура аль-Каусар, аят 2.

<sup>&</sup>lt;sup>260</sup> Закалывание животного (забх) бывает четырех видов:

«Так молись же Господу твоему и (ради Него) закалывай (жертвенных животных)»<sup>261</sup>.

Здесь жертвоприношение упомянуто вместе с молитвой, что указывает на величие этого поклонение. В другом аяте сказано:

«Скажи (о, Пророк) (этим многобожникам): "Поистине, молитва моя и жертвоприношение мое, жизнь моя и смерть (посвящаются) Аллаху, Господу миров, у Которого нет сотоварища. И это [единобожие] мне повелено, и я — первый из предавшихся (Аллаху)"»<sup>262</sup>.

**Третий вид:** закалывание животного из-за какого-то радостного события. Например, закалывание животного по причине женитьбы, новоселья, и так далее. То есть, человек собирает близких родственников и закалывает животное по причине радостного события. В этом нет никаких проблем, ибо такое закалывание не делается для того, чтобы возвеличить кого-то, или приблизиться к кому-то.

**Четвертый вид:** закалывание животного для того, чтобы раздать мясо в качестве милостыни для бедняков, нищих, нуждающихся людей. Это — желательно и является поклонением Аллаху!

<sup>261</sup> Сура аль-Каусар, аят 2.

<sup>&</sup>lt;sup>262</sup> Сура аль-Ан'ам, аяты 162–163.

Молитва и жертвоприношение — это два великих поклонения. Молитва — это поклонение тела, а жертвоприношение — это поклонение имущества. Пророк сказал:

«Аллах проклял того, кто принес жертву кому-то, помимо Него». — [Муслим 1978].

Также сообщается, что посланник Аллаха 🎡 однажды сказал:

«Из-за одной мухи один человек вошел в Рай, а другой — в Огонь». Люди спросили: «Как же так, о посланник Аллаха?» Он сказал: «Как-то два человека проезжали мимо народа, который поклонялся идолу и никому не разрешал пройти мимо него, пока он не принесет ему что-нибудь в жертву. Они сказали одному из путников: "Принеси что-нибудь в жертву!" Он ответил: "Но у меня нет ничего, что я мог бы пожертвовать". Они сказали: "Ну тогда принеси в жертву хотя бы муху!" Тогда он принес в жертву муху, и ему было позволено продолжить путь, а затем он попал в Огонь. Затем они сказали другому путнику: "Принеси что-нибудь в жертву!" Он ответил: "Я не делаю жертвоприношений никому и ничему, кроме Великого и Могучего Аллаха!" Тогда ему отрубили голову, и он попал в Рай». — [Ахмад в книге «аз-Зухд», стр. 15; Абу Ну'айм в «аль-Хилья», 1/203].

Также среди видов поклонения выделяют упование [тауаккуль]. Аллах Всевышний сказал:

«И (mолько) на Аллаха уповайте, если вы являетесь верующими» $^{263}$ .

■ «И (только) на Аллаха уповайте...» — и ни на кого больше. Ведь, упование — это поклонение. Если человек уповает сердцем на кого-либо, помимо Аллаха, то он совершает многобожие.

\* \* \* \* \*

Также среди видов поклонения выделяют страх [хауф]. Аллах Всевышний сказал:

«Но не бойтесь же их, а бойтесь Меня, если вы являетесь верующими» $^{264}$ .

А также:

«И (только) Меня страшитесь»<sup>265</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>263</sup> Сура аль-Маида, аят 23.

<sup>&</sup>lt;sup>264</sup> Сура али 'Имран, аят 175.

<sup>&</sup>lt;sup>265</sup> Сура аль-Бакара, аят 40.

Страх — это великое поклонение, которое должно быть посвящено только Аллаху $^{266}$ .

### 1 — Страх, у которого нет видимых (явных) причин.

Этот вид страха можно испытывать только пред Аллахом. Этот страх заключается в том, что человек боится кого-либо, кроме Аллаха, в таких вещах, которые под силу только Аллаху. Например, человек боится, что кто-то нашлет на него болезнь, или заберет у него душу. Так поступают многие невежды. Они боятся, что джинны навредят плоду, который вынашивают их жены, или джинны навредят их детям. Есть люди, которые боятся колдунов или боятся мертвых людей. Эти люди совершают различные языческие обряды, чтобы избавиться от этого страха. Но, ведь, это такие вещи, которые может сделать только Аллах. Только Аллах Всевышний может наслать на тебя болезнь или смерть, только Он может даровать тебе пропитание.

Например, некоторые люди боятся обитателей могил, обитателей мавзолеев, боятся джиннов, боятся шайтанов, — боятся того, что они коснутся их злом или нашлют на них вред. Они идут к этим могилам и джиннам, чтобы приблизиться к ним, боясь их, дабы те не коснулись их вредом. Это — большое многобожие!

#### 2 — Страх, у которого есть явные причины.

Например, человек боится врага. В основе этот страх не является запретным. Запрещено проявлять такой страх, что человек начинает бояться выполнять то, что ему вменено в обязанность из-за страха перед каким-то созданием. Например, человек не совершает молитву, боясь кого-то. Человек не посещает коллективную молитву, боясь унижения или порицания со стороны людей.

### 3 — Естественный природный страх.

Этот страх не является запрещенным. Например, человек боится змей, скорпионов или хищных зверей, и поэтому удаляется от них или убивает их. Такой страх обязательно присутствует у человека. Аллах Всевышний сделал людей боящимися того, что может причинить вред, дабы они остерегались этих вещей. Например, человек боится замерзнуть и надевает тёплую одежду. Например, человек боится голода и принимает пищу, боится жажды и пьёт воду. Это — природный страх, в котором нет никаких проблем.

<sup>266</sup> Страх бывает трёх видов:

Также среди видов поклонения выделяют обет [назр]. Если человек дал обет обитателю могилы или джинну, то он становится многобожником.

\* \* \* \* \*

Также среди большого многобожия выделяют многобожие в подчинении. Оно заключается в том, что человек объявляет запретным то, что дозволил Аллах, и дозволенным то, что запретил Аллах, а люди подчиняются ему. Аллах Всевышний сказал:

﴿ اتَّخَذُوا أَحْبَارَهُمْ وَرُهْبَانَهُمْ أَرْبَابًا مِّن دُونِ اللَّهِ وَالْمَسِيحَ ابْنَ مَرْيَمَ وَمَا أُمِرُوا إِلَّا لِيَعْبُدُوا إِلَهُا وَاحِدًا ۖ لَّا إِلَنهَ إِلَّا هُوَ ۚ سُبْحَانَهُ عَمَّا يُشْرِكُونَ ﴾ عمَّا يُشْرِكُونَ ﴾

«(Они) взяли своих книжников и монахов за господ себе, помимо Аллаха, и Мессию [пророка Ису], сына Марьям (они взяли себе за бога и поклоняются ему). А (ведь) им было велено поклоняться только единственному богу [Аллаху], кроме Которого нет другого истинного бога. Он преславен (и превыше того), что они придают в сотоварищи (Ему)»<sup>267</sup>.

Речь идёт о следующей ситуации: человек знает, что определенный человек объявил дозволенным то, что запретил Аллах, или объявил запретным то, что дозволил

<sup>&</sup>lt;sup>267</sup> Сура ат-Тауба, аят 31.

Аллах. И он соглашается с ним в этом и подчиняется ему. Такой является многобожником. Это — многобожие в подчинении.

Если же человек не знает о настоящем постановлении шари'ата, но просто следует за другим, доверяя ему, то это уже не считается большим многобожием. Например, определенный человек объявил нечто дозволенное запретным, а другой последовал за ним, не зная, что эта вещь на самом деле дозволена.

\* \* \* \* \*

Также среди большого многобожия выделяют колдовство. Колдун является многобожником. То же самое касается прорицателей и предсказателей. Ведь, все эти люди подчиняются шайтану и унижают себя перед ним.

\* \* \* \* \*

Также среди большого многобожия выделяют жертвоприношение кому-либо, помимо Аллаха, для излечения больного. Такое часто практикуют колдуны. Они велят людям заколоть жертву ради джинна, чтобы исцелился их больной родственник. Если человек сделает то, что велели колдуны, и зарежет жертвенное животное для джинна, то он станет многобожником, вышедшим из Ислама. Аллах Всевышний не поместил исцеление от болезней в том, что запрещено. Человек станет многобожником, даже если принесет в качестве жертвы джинну самое маленькое животное.

То же самое касается тех людей, которые приносят жертву джиннам для того, чтобы выпал дождь. Это также является большим многобожием.

\* \* \* \* \*

- **2 Малое многобожие** [ширк уль-асгар] это многобожие, которое не выводит из Ислама. Его можно разделить на два вида:
  - *а) Явное многобожие* например, многобожие в словах. Например, человек говорит: *«Если бы не Аллах и такой-то, то было бы так-то и так-то»*. Или: *«Если бы не Аллах и ты, то было бы так-то и так-то»*. Или: *«Так пожелал Аллах и ты»*.

Такие фразы сами по себе являются малым многобожием в словах, даже если человек не имел в виду ничего плохого, произнося эти фразы.

«Кто поклялся чем-либо, кроме Аллаха, тот впал в неверие или совершил многобожие». — [Ах-мад, 2/34, и другие. Хадис достоверный. См. «Сильсиля ас-Сахиха», 5/70].

В данном хадисе передатчик сомневался, какую именно фразу произнес пророк : «...впал в неверие...» или «...совершил многобожие...». Но в любом случае, мы можем назвать клятву не Аллахом, либо малым неверием, либо малым многобожием.

Иногда клятва не Аллахом может быть и большим многобожием, если клянущийся посредством клятвы стремится возвеличить того, кем он клянется, подобно тому, как возвеличивают Аллаха.

Клятвы не Аллахом проявляются во многих фразах. Кто-то клянется надежностью, кто-то клянется посланником Аллаха в кто-то клянется Каабой, кто-то клянется жизнью определенного человека. Всё это является многобожием. Именно поэтому пророк сказал:

«Кто клянется, тот пусть клянется Аллахом или молчит». — [аль-Бухари, 6646; Муслим, 1646].

■ *б — Скрытое многобожие* — это такое многобожие, которое спрятано в сердце человека так, что люди не видят его. Например, показное благочестие. Например, человек совершает молитву или раздаёт милостыню, чтобы люди хвалили его. И только Аллах Всевышний знает о том, что в сердце этого человека есть такое многобожие.

Сообщается, что как-то раз пророк 🎡 сказал:

«Не сообщить ли мне вам о том, чего я опасаюсь для вас больше, чем Даджаля<sup>268</sup>?» Люди ответили: «Конечно, о посланник Аллаха!» Тогда он сказал: «Скрытое многобожие: человек встаёт на молитву и начинает приукрашивать её, когда видит, что на него кто-то смотрит».— [ибн Маджах, 4204; Ахмад, 3/30].

<sup>&</sup>lt;sup>268</sup> Даджаль — Лжемессия, который явится в мир в конце времён.

Если человек совершает молитву напоказ людям, или раздаёт милостыню напоказ людям, или приобретает знание напоказ людям, или поминает Аллаха напоказ людям, он совершает малое многобожие.

Данное многобожие называется скрытым, так как о нём знает только Аллах Всевышний. Сообщается, что пророк இ сказал:

«Многобожие более скрыто, чем муравей, ползущий по черной скале во мраке ночи». — [См. «Сахих Адаб уль-Муфрад», 551].

Именно этого многобожия боялись сподвижники, не смотря на своё великое положение. Да будет доволен ими Аллах!

## 6 — ЧЕЛОВЕК ОБЯЗАН БОЯТЬСЯ И ОСТЕРЕГАТЬСЯ МНОГОБОЖИЯ, ТАК КАК МНОГОБОЖИЕ НЕСЁТ ВЕЛИКУЮ УГРОЗУ ДЛЯ МИРСКОЙ ЖИЗНИ И ЖИЗНИ ВЕЧНОЙ

Чем больше человек боится многобожия, тем больше он начинает его остерегаться. А чем больше человек чувствует себя в безопасности от многобожия, тем больше вероятности его попадания в многобожие. Человек не должен переоценивать самого себя и говорить: «Я не совершаю многобожия». Да, возможно у тебя нет большого многобожия. Но, ведь, даже малое многобожие делает тщетным то деяние, в которое оно проникло. Возможно, ты будешь совершать деяния, не получая никакой награды.

Если человек совершает молитву напоказ людям, то ему не полагается никакой награды. Если человек раздаёт

милостыню напоказ людям, то ему не полагается никакой награды. Если человек приобретает знание напоказ людям, то ему не полагается никакой награды. Напротив, он совершает грех. Поэтому человек обязан бояться, как большого многобожия, так и малого.

Имам единобожников, который собственноручно сломал идолов, и которого люди пытались сжечь в огне из-за его единобожия,— пророк Ибрахим словорил:

«(О, Господь) отдали меня и моих сынов от того, чтобы мы поклонялись идолам. Господи! Поистине, они [идолы] сбили с пути многих людей»<sup>269</sup>.

Ибрахим ѕм, не чувствовал себя в безопасности от большого многобожия — от поклонения идолам. Кто же чувствует себя в безопасности после Ибрахима ѕм.?!

То же самое касается малого многобожия. Пророк 🎡 сказал:

**«Больше всего я опасаюсь за вас малого многобожия».** А когда у него спросили о малом многобожии, он сказал: **«Это — показное благочестие».** — [Ахмад, 5/428].

Совершение деяний напоказ — это великое бедствие. Если показное благочестие стоит в основе самого деяния,

<sup>&</sup>lt;sup>269</sup> Сура Ибрахим, аяты 35–36.

то это деяние не принимается вообще $^{270}$ . Если деяние изначально было искренним, но потом к нему примешалось показное благочестие, то возможны две ситуации:

- ➤ 1. Если человек оттолкнул показуху и вернулся к искренности, то она не повредит ему.
- 2. Если же он продолжил совершать деяние напоказ, то в этом вопросе среди ученых возникло разногласие. Некоторые ученые сказали, что деяние нарушается полностью, а другие сказали, что человек получает награду за искренность в начале деяния.

Это указывает на опасность показного благочестия. Аллах Всевышний сказал:

«И кто надеется встретить своего Господа (в День Суда) [боится Его наказания и надеется на Его вознаграждение], пусть совершает праведное дело и (пусть) никого не приобщает в поклонении Господу своему»<sup>271</sup>.

Затем следует знать, что в наши дни от многих людей скрыта суть многобожия. Иногда люди совершают много-

<sup>270</sup> Например, человек приступил к совершению молитвы не ради самой молитвы, а ради того, чтобы определенный человек увидел его молящимся. Такой намаз является недействительным.

<sup>&</sup>lt;sup>271</sup> Сура аль-Кахф, аят 110.

божие, называя его другими именами. Некоторые люди поклоняются мертвым, ходят вокруг их могил, обращаются к ним за помощью в тяжелых ситуациях. Когда им говорят о том, что их поступки являются многобожием, они отвечают: «Нет, мы просто любим праведников. Мы хотим приблизиться к Аллаху посредством праведников, чтобы они заступились за нас перед Ним. Ведь, эти праведники занимают особое положение у Аллаха, а мы — очень грешные люди. Они просто приближают нас к Аллаху. Мы знаем, что они не могут ничего сотворить, не дают пропитания, и не распоряжаются в этом бытие». Иначе говоря, эти люди называют многобожие другими именами. Точно также поступали древние многобожники.

Аллах Всевышний сказал:

«И поклоняются они [эти многобожники] помимо Аллаха тому, что не навредит им и не принесет (um) пользу, и говорят: "Эти — наши заступники пред Аллахом"» $^{272}$ .

Эти многобожники не говорили, что их божества могут творить, могут наделять уделом, могут оживлять или умерщвлять. Нет, они говорили: "Эти — наши заступники пред Аллахом".

В другом аяте сказано:

<sup>&</sup>lt;sup>272</sup> Сура Йунус, аят 18.

﴿ فَاعْبُدِ اللَّهَ مُخْلِصًا لَّهُ الدِّينَ ۞ أَلَا لِلَّهِ الدِّينُ الْخَالِصُ ۚ وَالَّذِينَ اللَّهِ وَلَا إِلَى اللَّهِ زُلْفَى ﴾ اتَّخَذُوا مِن دُونِهِ أَوْلِيَاءَ مَا نَعْبُدُهُمْ إِلَّا لِيُقَرِّبُونَا إِلَى اللَّهِ زُلْفَى ﴾

«Поклоняйся же (только одному) Аллаху, посвящая своё поклонение только Ему! О, да! Аллаху (принадлежит) чистая (от многобожия) вера. А те, которые взяли покровителей, кроме Него (говорят): "Мы поклоняемся им только, чтобы они приблизили нас к Аллаху как можно ближе"»<sup>273</sup>.

Они не поклонялись им из-за того, что те могли создавать, наделять уделом, оживлять или умерщвлять. Они знали, что такого не может никто, кроме Аллаха. Они поклонялись им только для того, чтобы те приблизили их к Аллаху как можно ближе.

Поэтому, многобожие — вещь очень опасная. Многобожие сегодня называют другими именами, чтобы обмануть людей. Большинство людей не возвращаются к Корану, хотя Коран предельно ясно разъяснил суть многобожия. Но люди сегодня возвращаются к словам ученых, вводящих в заблуждение. Они превращают слова своих ученых в нечто подобное шариатскому тексту, который можно приводить в качестве довода. Они не приводят в качестве довода слова Аллаха, хотя эти слова ясные. Мы просим у Аллаха избавления от многобожия!

Аллах Всевышний в Великом Коране предостерег от неверия и многобожия, и разъяснил конец многобожников в мирской жизни и в жизни вечной. Он уготовил для них пламя. Аллах Всевышний сказал:

<sup>&</sup>lt;sup>273</sup> Сура аз-Зумар, аяты 2-3.

﴿ يَسْأَلُكَ النَّاسُ عَنِ السَّاعَةِ ۖ قُلْ إِنَّمَا عِلْمُهَا عِندَ اللَّهِ ۚ وَمَا يُدْرِيكَ لَعَلَ السَّاعَةَ تَكُونُ قَرِيبًا ۞ إِنَّ اللَّهَ لَعَنَ الْكَافِرِينَ يُدْرِيكَ لَعَلَ السَّاعَةَ تَكُونُ قَرِيبًا ۞ إِنَّ اللَّهَ لَعَنَ الْكَافِرِينَ وَأَعَدَّ لَهُمْ سَعِيرًا ۞ خَالِدِينَ فِيهَا أَبَدًا لَّ يَجِدُونَ وَلِيًّا وَلَا نَصِيرًا ۞ وَأَعَدًا لَهُمْ شَعِيرًا ۞ خَالِدِينَ فِيهَا أَبَدًا لَّ لَا يَجِدُونَ وَلِيًّا وَلَا نَصِيرًا ۞ يَوْمَ تُقَلَّفُنَا اللَّهَ وَأَطَعْنَا اللَّهَ وَأَطَعْنَا اللَّهَ وَأَطَعْنَا اللَّهَ وَأَطَعْنَا اللَّهِ وَلَا السَّبِيلَا اللَّهُ وَقَالُوا رَبَّنَا إِنَّا أَطَعْنَا سَادَتَنَا وَكُبَرَاءَنَا فَأَضَلُّونَا السَّبِيلَا

اللَّهُ رَبَّنَا آتِهِمْ ضِعْفَيْنِ مِنَ الْعَذَابِ وَالْعَنْهُمْ لَعْنَا كَبِيرًا ﴾

«Спрашивают тебя люди о Часе [о том, когда наступит День Суда]. Скажи (им): "Знание о нем (только) у Аллаха", — и откуда тебе знать, может быть, Час уже близок. Поистине, Аллах проклял неверующих и приготовил для них пламя  $(A\partial a)$ , — для вечного пребывания там! Не найдут они (для себя) (ни) покровителя (который защитил бы их), (ни) помощника (который спас бы их от наказания в Аду). В тот день, когда их лица будут поворачивать в Огне (с одной стороны в другую), они скажут (сожалея): "О, если бы мы (в земной жизни) повиновались Аллаху и повиновались бы Посланнику! " И скажут они: "Господь наш! Поистине, мы повиновались нашим предводителям и нашим самым главным, и они сбили нас с пути! Господь наш! Дай им удвоенное наказание (по сравнению с нашим) и прокляни их великим проклятием!"»<sup>274</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>274</sup> Сура аль-Ахзаб, аяты 63–68.

Таково наказание им в Последней жизни. Да убережет нас Аллах!

Также Аллах Всевышний сказал об Адском огне:

«Он уготован для неверующих»<sup>275</sup>.

Также Аллах Всевышний сказал о месте, в котором будут пребывать неверующие:

﴿ إِنَّ الَّذِينَ كَذَّبُوا بِآيَاتِنَا وَاسْتَكْبَرُوا عَنْهَا لَا تُفَتَّحُ لَهُمْ أَبْوَابُ السَّمَاءِ وَلَا يَدْخُلُونَ الْجُنَّةَ حَتَّىٰ يَلِجَ الْجُمَلُ فِي سَمِّ الْخِيَاطِ ۚ وَكَذَٰلِكَ لَكَ مَلَاءِ وَلَا يَدْخُلُونَ الْجُنَّةَ حَتَّىٰ يَلِجَ الْجُمَلُ فِي سَمِّ الْخِياطِ ۚ وَكَذَٰلِكَ خَرْتِي الْمُعارِينَ الْمُعْرِمِينَ ۞ فَوْقِهِمْ غَوَاشٍ ۚ وَمِن فَوْقِهِمْ غَوَاشٍ ۚ وَمِن فَوْقِهِمْ غَوَاشٍ أَوْلِكَ خَرْتِي الظّالِمِينَ ﴾

«Поистине, те, которые отвергли Наши знамения и проявили высокомерие по отношению к ним, не откроются им врата неба (когда ангелы станут поднимать их души после смерти), и не войдут они в Рай, пока не пройдет верблюд через игольное ушко. Так воздаем Мы преступникам! Им (будут даны) из (наказаний) Геенны ложа, а над ними — покрывала; и так воздаем Мы злодеям»<sup>276</sup>.

<sup>275</sup> Сура аль-Бакара, аят 24.

<sup>&</sup>lt;sup>276</sup> Сура аль-А'раф, аяты 40-41.

Что же касается многобожия, то Аллах предостерег от него великим предостережением.

Аллах Всевышний сказал:

«Ведь тот, кто придает Аллаху сотоварищей, тому Аллах запретил (вхождение в) Рай. И (конечным) пристанищем для него (будет) Огонь, и не (будет) у притеснителей помощников»<sup>277</sup>.

#### А также:

«И уже дано откровением тебе (o,  $\Pi$ ророк) и тем (nророкам), которые были до тебя: "Если ты придашь (Aллаху) сотоварищей, то непременно, станут тщетными твои деяния, и (a таком случае) ты обязательно окажешься из числа потерпевших убыток"» $^{278}$ .

■ «Если ты придашь (Аллаху) сотоварищей...» — пророки защищены от многобожия, но эти слова сказаны для предостережения остальных людей. Иначе говоря, даже

<sup>&</sup>lt;sup>277</sup> Сура аль-Маида, аят 72.

<sup>&</sup>lt;sup>278</sup> Сура аз-Зумар, аят 65.

если бы посланник Аллаха впал в многобожие, то все его деяния стали бы тщетными. Что же сказать о других людях?! В другом аяте сказано:

«А если бы они [пророки] придали бы Ему сотоварищей, то непременно тщетным для них оказалось бы то, что они делали!»<sup>279</sup>

Любое проявление большого многобожия делает тщетными все предыдущие деяния. Многобожие делает запретным для многобожника вхождение в Рай. Пристанищем многобожника станет Огонь, который будет его вечным жилищем. Да убережет нас Аллах от такого!

#### 7 — ТО, ЧТО ДЕЛАЕТ ИСЛАМ НЕДЕЙСТВИТЕЛЬНЫМ

Если человек принял Ислам и оставил неверие и многобожие, это еще не значит, что он находится в безопасности от возвращения в неверие. Может случиться так, что он совершит то, что сделает его Ислам недействительным. Именно поэтому изучение того, что делает Ислам недействительным, очень важно. Если человек попадёт в то, что разрушает Ислам, он станет вероотступником.

Аллах Всевышний предостерег верующих от возвращения в неверие:

<sup>&</sup>lt;sup>279</sup> Сура аль-Ан'ам, аят 88.

# ﴿ وَمَن يَكْفُرْ بِالْإِيمَانِ فَقَدْ حَبِطَ عَمَلُهُ وَهُوَ فِي الْآخِرَةِ مِنَ الْخَاسِرِينَ ﴾

«А если кто отрекся от веры, то тщетным будет его дело, и в Вечной жизни он (окажется) в числе потерпевших убыток»  $^{280}$ .

#### А также:

﴿ وَلَا يَزَالُونَ يُقَاتِلُونَكُمْ حَتَّى يَرُدُّوكُمْ عَن دِينِكُمْ إِنِ اسْتَطَاعُوا وَلَا يَزَالُونَ يُقَاتِلُونَكُمْ عَن دِينِكُمْ إِنِ اسْتَطَاعُوا وَمَن يَرْتَدِدْ مِنكُمْ عَن دِينِهِ فَيَمُتْ وَهُوَ كَافِرٌ فَأُولَـٰئِكَ حَبِطَتْ أَعْمَالُهُمْ فِي النَّنْيَا وَالْآخِرَةِ وَأُولَـٰئِكَ أَصْحَابُ النَّارِ هُمْ فِيهَا خَالِدُونَ ﴾ أَعْمَالُهُمْ فِي النَّنْيَا وَالْآخِرَةِ وَأُولَـٰئِكَ أَصْحَابُ النَّارِ هُمْ فِيهَا خَالِدُونَ ﴾ أَعْمَالُهُمْ فِي النَّنْيَا وَالْآخِرَةِ وَأُولَـٰئِكَ أَصْحَابُ النَّارِ هُمْ فِيها خَالِدُونَ ﴾ «А они [неверующие] не перестанут сражаться с вами, пока не отвратят вас от вашей религии,

с вами, пока не отвратят вас от вашей религии, если смогут. А если кто из вас отойдет от своей религии и умрет неверным, у таких — тщетны их деяния в (этом) мире и в Вечной жизни! И такие — обитатели Огня, и они в нем вечно пребудут!»<sup>281</sup>

#### А также:

﴿ إِنَّ الَّذِينَ آمَنُوا ثُمَّ كَفَرُوا ثُمَّ آمَنُوا ثُمَّ آمَنُوا ثُمَّ كَفَرُوا ثُمَّ ازْدَادُوا كُفْرًا لَمُ وَلَا لِيَهْدِيَهُمْ سَبِيلًا ﴾ لَيَغْفِرَ لَهُمْ وَلَا لِيَهْدِيَهُمْ سَبِيلًا ﴾

<sup>&</sup>lt;sup>280</sup> Сура аль-Маида, аят 5.

<sup>&</sup>lt;sup>281</sup> Сура аль-Бакара, аят 217.

«Поистине, те, которые уверовали, а потом стали неверующими, потом (снова) уверовали, и затем (опять) стали неверными, потом усилили неверие,— не таков Аллах, чтобы простить им и не (таков Он, чтобы) наставить их на (истинный) путь» 282.

#### А также:

«Поистине, те, которые стали неверующими (yжe) после того, как они  $(do\ \ )mozo)$  уверовали  $(b\ \ Annaxa)$ , (u) потом усилили неверие,— не будет принято их покаяние  $(b\ \ Moment \ \ ux\ \ cmep-mu)$ . И такие — они являются заблудшими!»

#### А также:

﴿ إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا وَمَاتُوا وَهُمْ كُفَّارٌ أُولَـٰئِكَ عَلَيْهِمْ لَعْنَةُ اللَّهِ وَالْمَلَاثِكَةِ وَالنَّاسِ أَجْمَعِينَ ﴿ خَالِدِينَ فِيهَا ۗ لَا يُخَفَّفُ عَنْهُمُ وَالْمَلَاثِكَةِ وَالنَّاسِ أَجْمَعِينَ ﴿ خَالِدِينَ فِيهَا ۗ لَا يُخَفَّفُ عَنْهُمُ اللهِ عَنْهُمُ اللهِ عَنْهُمُ اللهِ عَنْهُمُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ ال

<sup>&</sup>lt;sup>282</sup> Сура ан-Ниса, аят 137.

<sup>&</sup>lt;sup>283</sup> Сура али 'Имран, аят 90.

«Поистине те, которые стали неверующими и умерли, будучи неверными,— на них проклятие Аллаха, и ангелов, и всех людей ( $\beta$  Судный День)! (Они будут) вечно пребывать в нем [в Аду],— (u) не будет облегчено (Аллахом) им ( $\beta$ то) наказание, и ( $\beta$ ллах) не посмотрит на них»<sup>284</sup>.

#### А также:

﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا مَن يَرْتَدَّ مِنكُمْ عَن دِينِهِ فَسَوْفَ يَأْتِي اللَّهُ بِقَوْمٍ يُحِبُّونَهُ أَذِلَّةٍ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ أَعِزَّةٍ عَلَى الْكَافِرِينَ لَكَافِرِينَ يُجَاهِدُونَ فِي سَبِيلِ اللَّهِ وَلَا يَخَافُونَ لَوْمَةَ لَاثِمٍ ﴾

«О вы, которые уверовали! Если кто-нибудь из вас отступит от своей религии [станет неверующим], то Аллах приведет (других) людей, которых Он любит и которые любят Его, смиренных перед верующими, суровых с неверными, которые будут усердствовать на пути Аллаха и не будут бояться порицания порицающих»<sup>285</sup>.

Также пророк 🏶 сказал:

«Не позволяется (проливать) кровь мусульманина, свидетельствующего о том, что нет божества, достойного поклонения, кроме Аллаха,

<sup>&</sup>lt;sup>284</sup> Сура аль-Бакара, аяты 161–162.

<sup>&</sup>lt;sup>285</sup> Сура аль-Маида, аят 54.

и что я — посланник Аллаха, если не считать трёх (случаев: когда лишают) жизни за жизнь, (когда речь идёт о) женатом человеке, совершившем прелюбодеяние, и (когда) кто-нибудь отступается от своей религии и покидает общину». — [аль-Бухари, 6878; Муслим, 1676].

Человек может стать вероотступником посредством слова, дела, убеждение или оставления чего-либо.

1 — Вероотступничество посредством слов — например, человек произнёс слова неверия, хотя его никто к этому насильно не принуждал. Аллах Всевышний сказал:

«А ведь они уже сказали слово неверия и (этим) стали неверующими после своего Ислама»<sup>286</sup>.

А также:

﴿ مَن كَفَرَ بِاللَّهِ مِن بَعْدِ إِيمَانِهِ إِلَّا مَنْ أُكْرِهَ وَقَلْبُهُ مُطْمَئِنُّ بِالْإِيمَانِ وَلَـٰكِن مَّن شَرَحَ بِالْكُفْرِ صَدْرًا فَعَلَيْهِمْ غَضَبُّ مِّنَ اللَّيهِ مَا فَضَبُ مِّنَ اللَّهِ وَلَهُمْ عَذَابٌ عَظِيمُ اللَّهُ فَلَكَ بِأَنَّهُمُ اسْتَحَبُّوا الْحَيَاةَ الدُّنْيَا عَلَى اللَّذِرَةِ وَلَهُمْ عَذَابٌ عَظِيمُ الْقَوْمَ الْكَافِرِينَ اللَّهُ أُولَـٰئِكَ الَّذِينَ طَبَعَ الْآخِرَةِ وَأَنَّ اللَّهَ لَا يَهْدِي الْقَوْمَ الْكَافِرِينَ اللَّهُ أُولَـٰئِكَ الَّذِينَ طَبَعَ

<sup>&</sup>lt;sup>286</sup> Сура ат-Тауба, аят 74.

«Кто станет неверующим в Аллаха после своей веры — кроме (лишь) того, кто был принужден (сказать слова неверия), а (в то время) сердце его (было) спокойным в вере [в душе он был полон Веры и убежденности] — но, однако тот, кто открыл неверию (свою) грудь, на них [сказавших слова неверия без принуждения] — гнев от Аллаха, и им — наказание великое. Это — за то, что они полюбили земную жизнь больше, чем Вечную, и потому, что Аллах не ведет (к Истине) людей неверных. Это — те, у которых Аллах наложил печать на их сердца, на их слух и на их зрение; и такие — они (являются) беспечными. Несомненно, что они в Вечной жизни (окажутся) потерпевшими убыток»<sup>287</sup>.

Аллах Всевышний указал на то, что оправдание есть лишь у того, кто произнес слова неверия, находясь под принуждением. Что касается всех остальных, то эти слова сделали их неверующими. Люди, произнесшие слова неверия, становятся неверующими, даже если они шутили и забавлялись. Об этом ясно сказано в Коране.

<sup>&</sup>lt;sup>287</sup> Сура ан-Нахль, аяты 106–109.

движников. Эти слова дошли до посланника Аллаха 🎡 а те люди пришли извиняться. Они сказали:

«Мы только погружались (в беседы) и забавлялись» $^{288}$ .

А посланник Аллаха 🏶 ответил им:

«Неужели вы насмехались над Аллахом, Его знамениями и Его посланником? Не оправдывайтесь! Вот уже вы стали неверными после вашей веры»<sup>289</sup>.

Если человек произнес слова, в которых содержится издевательство над Аллахом, над Его посланником или над Его религией, то он становится неверующим, даже если произносил эти слова в шутку.

**2** — **Вероотступничество посредством убеждений** — например, человек убежден в том, что у Аллаха

<sup>&</sup>lt;sup>288</sup> Сура ат-Тауба, аят 65.

<sup>&</sup>lt;sup>289</sup> Сура ат-Тауба, аяты 65–66.

есть сотоварищи. Или, например, он убежден в том, что религия неверующих является правильной.

Если человек несёт в своем сердце убеждения неверия, то он является неверующим, даже если не высказывает эти убеждения вслух и не совершает в соответствии с ними деяний. Он подобен лицемерам, которые выявляют Ислам, скрывая в своих сердцах неверие.

Также сюда можно отнести сомнения и предположения. Если человек сомневается в том, во что он должен убежденно верить, он становится неверующим.

Аллах Всевышний сказал:

«И сказал он (восхищаясь плодами своего сада): "Не думаю я, что исчезнет это когда-нибудь. И не думаю я, что Час [День Суда] настанет. А если я (и) буду возвращен к Господу моему, то конечно же, я, непременно, найду (у Аллаха) лучшее, чем это, возвратившись". Сказал ему [владельцу сада] его (верующий) товарищ, беседуя с ним: "Разве ты проявляешь неверие в Того, Кто создал тебя из земли...?"»<sup>290</sup>.

Этот человек сомневался в наступлении Судного Дня, поэтому стал неверующим. Если человек сомневается

<sup>&</sup>lt;sup>290</sup> Сура аль-Кахф, аяты 35–37.

в том, что известно в религии без сомнения, то он становится неверующим, на что и указывают эти благородные аяты.

- 3 Вероотступничество посредством дел если человек совершает поступки многобожия или неверия, мы выносим постановление о том, что он является неверующим. Например, человек заколол жертву не ради Аллаха, или совершил земной поклон кому-либо, кроме Аллаха, или обратился за помощью к кому-то, помимо Аллаха, в тех вопросах, в которых может помочь только Аллах. Мы выносим постановление о его неверии, даже если он начнет говорить: «Я не имею таких убеждений в сердце». Мы говорим ему: «Твои поступки это неверие, и мы выносим постановление о твоем неверии, исходя из твоего внешнего состояния».

«Договор (отличительный признак) между нами и между ними (неверующими) — это молитва. Кто оставил её, тот впал в неверие». — [ат-Тирмизи, 2621; ан-Насаи в «аль-Кубра», 1/145; ибн Маджах, 1079; Ахмад, 5/346, и другие].

В данном хадисе речь идёт о человеке, который намеренно оставил свою молитву.

Также пророк 🎡 сказал:

«Поистине, между человеком и между многобожием и неверием (находится) оставление молитвы». — [Муслим, 82].

Пророк связал неверие именно с оставлением молитвы, даже если человек не отрицает её обязательность. А если человек отрицает обязательность молитвы, то он является неверующим, даже если сам молится в первых рядах мечети. Например, человек говорит: «Молитва — это вещь благая и это поклонение Аллаху, но она не является обязательной». Этот человек является неверующим, по единогласному мнению, мусульман, даже если он сам постоянно совершает молитву.

То же самое касается того, кто отрицает обязательность закята, хаджа или поста в месяц Рамадан. Он является неверующим, даже если сам совершает эти поклонения.

Что же касается человека, который намеренно оставил молитву, признавая, что она является обязательной, то он становится неверующим, исходя из вышеприведенных хадисов.

Здесь мы вкратце разъяснили вопросы вероотступничества. Если же ты обратишься к книгам о вероотступничестве, то найдешь там очень удивительные вещи. Некоторые ученые говорили, что существует более 400 вещей, которые разрушают Ислам человека полностью. Поэтому, этот вопрос является очень опасным. Человек не должен пренебрежительно к нему относиться.

В наши дни появляются удивительные слова. Некоторые люди говорят: «Поистине, человек не становится неверующим, чтобы они не делал и не говорил, пока он не станет обвинять эту религию во лжи или отрицать что-то из неё». Пречист Аллах! Говорят, такие слова, забывая

про Коран и Сунну. Это — введение людей в заблуждение. Это — пренебрежительное отношение к вопросам неверия и многобожия. Да убережет нас Аллах от такого! Мы не должны обольщаться такими словами. Мы не должны обольщаться людьми, произносящими такое, даже если они приписывают себя к сунне и к праведным предшественникам. Приверженец сунны никогда не примет такие слова, ведь, они противоречат Корану и Сунне. Говорящий такое опирается на невежество и говорит об Аллахе без знаний.

Мусульманин обязан придерживаться религии на основе твердого знания, извлекаемого из Корана и Сунны. Он не должен полагаться лишь на слова людей, которые иногда ошибаются, а иногда бывают правы. Мы просим Аллаха, чтобы Он наделил нас и всех мусульман прямым руководством и твердым знанием, а также возвращением к истине. Возвращение к истине — это великое достоинство. Ведь, истина более заслуживает, чтобы за ней следовали.









Нет сомнения в том, что призыв к одобряемому и удерживание от порицаемого занимает великое положение в религии. Некоторые ученые даже упомянули призыв к одобряемому и удерживание от порицаемого среди столпов Ислама.

Верующие люди иногда совершают поступки, противоречащие истине. Ведь, человек является слабым. Он подвержен страстям и смутам, ведущим его ко злу. Он нуждается в том, чтобы кто-нибудь призывал его к одобряемому и удерживал от порицаемого. Ведь, влечение к страстям и сомнениям является очень сильным. Поэтому, люди обязательно должны призывать друг друга к одобряемому и удерживать от порицаемого.

Передают со слов ан-Ну'мана ибн Башира, да будет доволен Аллах ими и его отцом, что пророк сказал:

«Пекущихся о нерушимости границ Аллаха<sup>291</sup> и преступающих эти границы можно уподобить

291 Под "пекущимся о нерушимости границ Аллаха" подразумевается

людям, тянувшим жребий по стрелам, чтобы (занять места) на корабле, в результате чего одни разместились в верхней части (корабля), а другие — в нижней. Когда оказавшиеся внизу хотели зачерпнуть воды, им (приходилось) проходить через разместившихся на палубе, и (в конце концов) они сказали: "А не проделать ли нам дыру (в днище), чтобы набирать воду через неё, не беспокоя тех, кто находится наверху?" И если они 292 предоставят их 293 самим себе и тому, что они хотят сделать, то погибнут все, если же они схватят их за руки, то спасутся сами и спасут всех (остальных)». — [аль-Бухари, 2493].

Корабль — это законы Аллаха. Ведь, человек не спасется без следования этим законам. Те, которые пытались сделать дыру в днище корабля — это люди, совершающие грехи, и противоречащие истине. Они будто бы расположились на нижней части религии. А те, которые удерживают их от проделывания дыры в днище корабля — это обладатели знания, разума и веры. Они находятся на верхних степенях религии. Если же они оставят призыв к одобряемому и удерживание от порицаемого, то в законах Аллаха появятся упущения и все люди погибнут.

человек, выражающий своё порицание таким действиям, которые были запрещены Аллахом Всевышним, и прилагающий все усилия для того, чтобы не допустить или устранить подобное.

<sup>292</sup> Имеются в виду расположившиеся на палубе.

<sup>293</sup> Речь идёт о разместившихся в трюме.

Такой великий пример привел посланник Аллаха эрия сравнения тех, кто призывает к одобряемому и удерживает от порицаемого, с теми, кто ослушивается Аллаха.

В Благородном Коране есть много аятов, говорящих об этом великом деле:

«И пусть будет среди вас (о, верующие) община, которая призывает к добру, повелевает (людям совершать) одобряемое и удерживает от (совершения) неодобряемого. И именно такие обрели счастье»<sup>294</sup>.

В этом аяте содержится приказ от Аллаха Всевышнего.

- «И пусть будет среди вас (о, верующие) община…» то есть: группа людей. Если группа обладателей знания начнет призывать к одобряемому и удерживать от порицаемого, то они выполнят данный приказ. Если же никто не будет этим заниматься, то все понесут грех и погибнут.
- «...которая призывает к добру...» то есть: призывает к Исламу, призывает к исламским законам, призывает к правильной вере.
- «…повелевает одобряемое и удерживает от неодобряемого…» то есть: призывает к покорности Аллаху. Одобряемое [ма'руф] это всё, что повелел Аллах из благих деяний.

<sup>&</sup>lt;sup>294</sup> Сура али 'Имран, аят 104.

Порицаемое [мункар] — это всё, что запретил Аллах.

Самое великое одобряемое явление — это единобожие. А после него следует призывать уже к остальным проявлениям ислама.

Самое великое порицаемое явление — это многобожие. А затем следует удерживать людей уже от остальных видов грехов и ослушаний.

- «И именно такие...» то есть: те, кто призывает к Аллаху, велит совершать одобряемое и удерживает от порицаемого.
- «...обрели счастье...» эти слова указывают на то, что человек, который не повелевает совершать одобряемое и не удерживает от порицаемого, не обретет счастья.

Также Аллах Всевышний сказал:

«Оказались вы (о, община Мухаммада) лучшей из общин, которая выведена для людей: вы приказываете (людям совершать) одобряемое и удерживаете от (совершения) неодобряемого»<sup>295</sup>.

В этом аяте обращение к общине мусульман. Ведь, именно эта община приносит человечеству больше всего пользы. Они призывают людей к Аллаху, велят им совершать одобряемое и удерживают их от порицаемого. Они выводят людей из мраков к свету, дают им зрение, обучают

<sup>&</sup>lt;sup>295</sup> Сура али 'Имран, аят 110.

их религии. Община мусульман — это лучшая община, выведенная на благо человечества.

Если же община мусульман перестанет повелевать одобряемое и удерживать от порицаемого, то её благо исчезнет. Ведь, она ранее достигла этого блага и этой великой степени именно посредством своего призыва.

Исламская община исправляет убеждения людей, исправляет их поступки, исправляет их взаимоотношения между собой, исправляет их нравы. Исламская община направляет людей к религии Аллаха. Кто же приносит человечеству больше пользы, чем мусульмане?!

Аллах Всевышний в Коране похвалил некоторых из людей Писания, сказав:

﴿ لَيْسُوا سَوَاءً مِّنْ أَهْلِ الْكِتَابِ أُمَّةً قَائِمَةً يَتْلُونَ آيَاتِ اللَّهِ آنَاءَ اللَّيْلِ وَهُمْ يَسْجُدُونَ ﴿ يُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ وَيَأْمُرُونَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ وَيَأْمُرُونَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ وَيَأْمُرُونَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ وَيُسَارِعُونَ فِي الْخَيْرَاتِ وَأُولَـٰئِكَ بِالْمَعْرُوفِ وَيَنْهَوْنَ عَنِ الْمُنكرِ وَيُسَارِعُونَ فِي الْخَيْرَاتِ وَأُولَـٰئِكَ مِنَ الصَّالِحِينَ ﴾

«Не одинаковы они,— среди людей Писания есть община стойкая [принявшая Ислам]: они читают знамения Аллаха [аяты Корана] в часы ночи, преклоняясь ниц. Они веруют в Аллаха и Последний День и приказывают (людям совершать) одобряемое и удерживают от (совершения) неодобряемого. Они спешат друг перед другом в совершении благих дел; и такие — они являются праведниками [праведными рабами Аллаха]»<sup>296</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>296</sup> Сура али 'Имран, аяты 113–114.

Среди их признаков Аллах упомянул призыв к одобряемому и удерживание от порицаемого. Они исправляют других людей. Именно так каждый верующий желает людям такого же добра, которого он желает себе.

Пророк 🎡 сказал:

«Не уверует никто из вас до тех пор, пока не станет желать своему брату (в Исламе) того же, чего желает самому себе». — [аль-Бухари, 13; Муслим, 45].

Призывающий к одобряемому и удерживающий от порицаемого желает всем людям добра. Если же человек не призывает к одобряемому и не удерживает от порицаемого, то он как будто бы желает людям зла.

Также Аллах Всевышний упомянул, что люди Писания погрузились в греховные речи и питались запретным, а затем сказал:

«Почему бы верным слугам Господа и книжникам не удерживать их [иудеев] от их греховных речей и пожирания ими запретного? Однозначно плохо то, что они совершают»<sup>297</sup>.

В этом аяте Аллах порицает обладателей знания из числа людей Писания, которые молчали, когда их народ

<sup>&</sup>lt;sup>297</sup> Сура аль-Маида, аят 63.

произносил греховные речи и пожирали запретное. Обладатели знания и религиозности из их числа молчали, что и стало причиной погружения в запретное еще глубже. Ведь, грешники не встретили на своём пути тех, кто удержал бы их от греха и схватил бы за руки.

■ «Однозначно плохо то, что они совершают...» — то есть: однозначно плохо то, что совершают ученые и книжники, умалчивая о порицаемом. Аллах Всевышний порицает их за то, что они оставили призыв к одобряемому и удерживание от порицаемого. Они предоставили людям возможность сеять нечестие на земле, не разъясняя им истину и не порицая их. Поистине, молчание ученых придаёт смелость грешникам и глупцам.

Аллах Всевышний также сказал:

﴿ لُعِنَ الَّذِينَ كَفَرُوا مِن بَنِي إِسْرَائِيلَ عَلَىٰ لِسَانِ دَاوُودَ وَعِيسَى الْبِنِ مَرْيَمَ ذَٰلِكَ بِمَا عَصَوا وَّكَانُوا يَعْتَدُونَ ۞ كَانُوا لَا يَتَنَاهَوْنَ عَن مُنكرِ فَعَلُوهُ لَبِئْسَ مَا كَانُوا يَفْعَلُونَ ﴾

«Прокляты те, которые стали неверующими, из (числа) потомков Исраиля, языком Дауда [в Забуре — книге, которая была ниспослана ему] и Исы, сына Марьям [в Евангелии]! Это — за то, что они ослушались (Аллаха) и были преступниками! Не удерживались они от порицаемого, которое совершали. Однозначно скверно то, что они делали!»

<sup>&</sup>lt;sup>298</sup> Сура аль-Маида, аяты 78–79.

Аллах Всевышний проклял этих людей. Проклятие — это удаление от Своей милости. Аллах проклял их на языке Дауда и 'Исы, сына Марьям, которые были двумя пророками из потомков Исраиля. А в чем причина такого проклятия?! Причина в следующем: «Не удерживались они от порицаемого, которое совершали. Однозначно скверно то, что они делали!» То есть: они видели друг друга совершающими грехи, но не порицали друг друга за это.

Передают со слов Ибн Мас'уда 🧠 что посланник Аллаха 🖓 сказал:

«Поистине, (религия) сынов Исраиля начала приходить в упадок с того, что один человек, встречавший другого, говорил ему: "Эй ты, побойся Аллаха и откажись от того, что ты делаешь, ведь это тебе не дозволено!",— а назавтра он (снова) встречал его, видя, что тот продолжает вести себя точно также, однако это не мешало ему есть, пить и поддерживать общение с (таким человеком). И когда они стали поступать подобным образом, Аллах столкнул между собой сердца их».

А затем пророк 🎡 сказал, обращаясь к членам этой общины:

«Нет, клянусь Аллахом, обязательно должны вы побуждать к одобряемому, и удерживать от порицаемого, и хватать за руку притеснителя, и склонять его к истине и удерживать его (в пределах соответствующего) истине, а иначе Аллах

### непременно столкнёт между собой ваши сердца, а потом проклянёт вас, как проклял их!»<sup>299</sup>

Также Аллах Всевышний сказал, упоминая качества пророка упомянутые в Торе:

«А милость Моя объемлет всякую вещь. Поэтому Я запишу ее тем, которые остерегаются (Моего наказания), и (по своей воле) дают закят, и которые веруют в Наши знамения; которые следуют за посланником, пророком, неграмотным [Мухаммадом], (описания) которого они находят записанным у них в Торе и Евангелии, который побуждает их к одобряемому и удерживает их от неодобряемого» 300.

Одним из признаков этого посланника **э** является то, что он явился, чтобы призывать людей к одобряемому и удерживать их от порицаемого.

Также в этой суре Аллах Всевышний упомянул историю жителей одного из селений:

<sup>&</sup>lt;sup>299</sup> Абу Дауд, 4336; ат-Тирмизи, 3047. Шейх аль-Альбани назвал хадис слабым. См. «Да'иф аль-Джами'», 1822.

<sup>&</sup>lt;sup>300</sup> Сура аль-А'раф, аяты 156–157.

«И спроси у них [у иудеев] *(историю)* о селении, которое было около моря»<sup>301</sup>.

Это селение располагалось на берегу моря. Известно, что в море обитает рыба, которую люди ловят и употребляют в пищу. И вот Аллах Всевышний решил испытать жителей этого селения и по причине их грехов запретил им ловить рыбу по субботам. Что же они сделали? Они решили схитрить в отношении приказа Аллаха Всевышнего. В пятницу они бросали в море сети, в которые попадала рыба по субботам. Когда же наступало воскресение, и запрет переставал действовать, они приходили и вынимали сети. Они считали, что таким образом они сторонятся запретного и не ловят рыбу в субботу. Но разве возможно обмануть Аллаха?! Аллах Всевышний сказал:

«И спроси у них [у иудеев] (историю) о селении, которое было около моря. Вот они [жители того селения] преступали (запрет Аллаха) в (отношении) субботы. Когда приплывали к ним их рыбы в субботу, поднимаясь прямо (на поверхность

<sup>&</sup>lt;sup>301</sup> Сура аль-А'раф, аят 163.

моря). А в тот день, когда они не почитали субботу, они [рыбы] не приплывали к ним»<sup>302</sup>.

Это — испытание Аллаха. В субботу к ним приплывало огромное количество рыб, а в воскресенье рыба исчезала. Аллах испытал их, но они не стали остерегаться запретного. Поэтому Аллах Всевышний сказал:

«Так Мы испытывали их за то, что они были непокорны!» $^{303}$ 

Затем Аллах Всевышний сказал:

«И вот сказала (одна) община из них (другой общине): "Почему вы увещаете людей (нарушающих субботу), которых Аллах погубит или накажет сильным наказанием?" (Увещевавшие) сказали: "Для оправдания пред вашим Господом, и, может быть, они [нарушители] станут остерегаться (наказания)!"»<sup>304</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>302</sup> Сура аль-А'раф, аят 163.

<sup>&</sup>lt;sup>303</sup> Сура аль-А'раф, аят 163.

<sup>&</sup>lt;sup>304</sup> Сура аль-А'раф, аят 164.

Увидев этот мерзкий поступок, жители селения разделились на две группы:

- 1 Часть жителей селения молчали и считали, что нет пользы в том, чтобы призывать грешников к одобряемому и удерживать их от порицаемого. Поэтому они сказали: «Почему вы увещаете людей (нарушающих субботу), которых Аллах погубит или накажет сильным наказанием?»
- 2— Часть жителей селения порицали совершающих этот грех и предостерегали их от наказания Аллаха. И тогда первая группа сказала, обращаясь ко второй группе: «Почему вы увещаете людей (нарушающих субботу), которых Аллах погубит или накажет сильным наказанием?»

А те, которые призывали к одобряемому и удерживали от порицаемого, ответили: «Для оправдания пред вашим Господом, и, может быть, они [нарушители] станут остерегаться (наказания)!»

Поэтому, если ты призываешь к одобряемому и удерживаешь от порицаемого, то получишь один из двух благих результатов:

- Либо твои искренние наставления принесут пользу и Аллах спасет грешников посредством твоих увещеваний.
- Либо твоя совесть будет чиста, и ты не будешь одним из умалчивающих грехи.

Но грешники не приняли наставлений и высокомерно отнеслись к тому, что запретил им Аллах. Аллах Всевышний поведал о них:

«Когда же они [нарушители субботы] забыли про то, что им напоминали, Мы спасли тех, которые удерживали от зла, и схватили тех, которые творили зло, ужасным наказанием за то, что они были непокорны»<sup>305</sup>.

- «Когда же они забыли…» то есть: оставили наставления искренних людей, которые велели им совершать одобряемое и удерживали от порицаемого.
- «Мы спасли тех, которые удерживали от зла...» то есть: спасли тех, кто велел совершать одобряемое и удерживал от порицаемого.
- «...и схватили тех, которые творили зло, ужасным наказанием за то, что они были непокорны...» Аллах Всевышний превратил их в обезьян, что и явилось для них ужасным наказанием. Да убережет нас Аллах от такого!

Что касается тех, которые порицали порицаемое, то Аллах спас их.

Что же касается тех, которые молчали, то Аллах Всевышний не упомянул их итог. Неизвестно, спаслись ли они или погибли. Кажется, более верным, что они также погибли вместе с другими погибшими. А Аллах знает лучше! Ведь, когда люди видят порицаемое и не порицают его, то они вот-вот уже попадут под всеобщее наказание Аллаха. Когда наказание приходит, оно охватывает

<sup>&</sup>lt;sup>305</sup> Сура аль-А'раф, аят 165.

как праведного, так и грешника. Ведь, Аллах Всевышний сказал:

«И остерегайтесь испытания, которое непременно постигнет не только тех из вас, которые несправедливы [беда постигнет и праведных, и грешных]. И знайте, что Аллах силен в наказании»<sup>306</sup>.

Грешник бывает наказан за свои грехи, а молчащий бывает наказан за своё молчание.

Аллах Всевышний также сказал, обращаясь к Своему пророку Мухаммаду 🎡:

«Будь снисходителен, побуждай к добру и отвернись от невежд!» $^{307}$ 

Аллах повелел Своему пророку в повелевать одобряемое. Веление людям совершать одобряемое — это путь пророка в.

<sup>&</sup>lt;sup>306</sup> Сура аль-Анфаль, аят 25.

<sup>&</sup>lt;sup>307</sup> Сура аль-А'раф, аят 199.

Также и верующие, следующие за пророком занимаются этим великим делом. Они приказывают людям совершать одобряемое и удерживают их от порицаемого. Пророк указал на то, что перед Судным Днём такие люди станут чуждыми среди людей.

Пророк 🦀 сказал:

«Ислам начался чуждым, и он вновь станет чуждым, как и было вначале. Туба [дерево в Раю] — для чуждых!» — [Муслим, 145].

А когда у пророка  $\epsilon$  спросили об этих чуждых, он ответил:

«Они — те, которые придерживаются праведности, когда люди испортились». — [Хадис достоверный. См. «Сильсиля ас-Сахиха», 1273].

А в другой версии сказано:

«Они — те, которые исправляют то, что испортили люди». — [ат-Тирмизи, 2635].

Чуждые — это те, которые велят совершать одобряемое и удерживают от порицаемого. Особенно они становятся чуждыми, когда нечестие увеличивается. Они выполняют эту обязанность и проявляют терпение, когда люди причиняют им обиды.

В наши дни человек, призывающий к одобряемому и удерживающий от порицаемого, видит, как люди называют его глупцом и высмеивают. Они говорят: «Этом человек постоянно вмешивается в дела людей». Но пусты

говорят, что хотят, ведь, их слова не должны влиять на того, кто занимается призывом. Он должен знать, что на пути призыва обязательно будут испытания. А если человек занимается этим только ради Аллаха, он не будет обращать внимания на слова людей. Он не перестанет заниматься этим великим делом из-за слов людей. Если же человек занимался этим напоказ ради славы, или ради мирских благ, то он сразу же прекратит, как только услышит слова людей.

Аллах Всевышний сказал, описывая верующих:

﴿ وَالْمُوْمِنُونَ وَالْمُؤْمِنَاتُ بَعْضُهُمْ أَوْلِيَاءُ بَعْضٍ آَيَامُرُونَ بِالْمَعْرُوفِ وَيَنْهَوْنَ عَنِ الْمُنكرِ وَيُقِيمُونَ الصَّلَاةَ وَيُؤْتُونَ الزَّكَاةَ وَيُطِيعُونَ اللَّهُ وَيُوْتُونَ الزَّكَاةَ وَيُطِيعُونَ اللَّهُ وَرَسُولَهُ أَوْلَئِكَ سَيَرْحُمُهُمُ اللَّهُ إِنَّ اللَّهَ عَزِيزٌ حَكِيمٌ ﴾

«А верующие мужчины и верующие женщины (такие), (что) одни из них (являются) покровителями [сторонниками и помощниками] других: они повелевают (людям) (совершать) одобряемое и удерживают от (совершения) неодобряемого. Они совершают (обязательную) молитву (надлежащим образом) и (по своей воле) дают обязательную милостыню [закят], повинуются Аллаху и Его посланнику. Таких вскоре помилует Аллах. Поистине, Аллах — велик, мудр» 308.

<sup>&</sup>lt;sup>308</sup> Сура ат-Тауба, аят 71.

Самым первым признаком верующих является то, что «они повелевают (людям) (совершать) одобряемое и удерживают от (совершения) неодобряемого».

Этим великим делом занимаются не только мужчины, но и женщины, поэтому Аллах сказал: «А верующие мужчины и верующие женщины (такие), (что) одни из них (являются) покровителями других».

Верующие люди любят друг друга и помогают друг другу. Пророк 🏶 сказал:

«Поистине, (в отношениях) друг с другом верующие подобны строению, отдельные части которого укрепляют друг друга». — [аль-Бухари, 481; Муслим, 2585].

Что же касается разрозненности, то она является признаком лицемеров. А верующие являются друзьями и помощниками друг друга. Они подобны единому телу, единому строению. Они дают друг другу искренние советы, велят друг другу совершать одобряемого и удерживают друг друга от порицаемого.

Наряду с мужчинами этим великим делом занимаются и женщины. Они повелевают совершать одобряемое своим сестрам, своим соседкам и подругам. Женщины не должны молчать. Они также призывают к одобряемому и удерживают от порицаемого по мере своих возможностей.

А затем Аллах Всевышний сообщил о воздаянии этих людей: «Таких вскоре помилует Аллах. Поистине, Аллах — велик, мудр».

Этим верующие отличаются от лицемеров, о которых Аллах сказал:

﴿ الْمُنَافِقُونَ وَالْمُنَافِقَاتُ بَعْضُهُم مِّن بَعْضٍ ۚ يَأْمُرُونَ بِالْمُنكرِ وَيَنْهَوْنَ عَنِ الْمُعْرُوفِ وَيَقْبِضُونَ أَيْدِيَهُمْ ۚ نَسُوا اللَّهَ فَنَسِيَهُمْ ﴾

«Лицемеры и лицемерки — одни из них из (числа) других [они не из числа верующих]. Они повелевают (людям совершать) неодобряемое и удерживают (их) от (совершения) одобряемого, и зажимают свои руки [скупятся расходовать на пути Аллаха]. Забыли они Аллаха, и Он забыл про них»<sup>309</sup>.

Лицемеры, напротив, велят друг другу совершать порицаемое. Они призывают друг друга к грехам и нечестию, к следованию за страстями, к так называемой свободе. Они призывают друг друга открывать срамные участки тела, запрещают женщинам одевать хиджаб. Они запрещают совершать молитву и присутствовать в мечетях. Они запрещают друг другу деяния покорности и удерживают друг друга от добра.

- «...и зажимают свои руки...» то есть: являются скупыми и не выплачивают закят. Они не раздают милостыню нуждающимся и не расходуют средства на путях блага.
- «Забыли они Аллаха…» они отвернулись от покорности Аллаху, отвернулись от совершения праведных дел, приближающих к Аллаху.
- «...и Он забыл про них...» и Он оставил их без внимания. Ведь, воздаяние за деяние подобно самому

<sup>&</sup>lt;sup>309</sup> Сура ат-Тауба, аят 67.

деянию. Они отвернулись от Аллаха и Аллах отвернулся от них.

Также Аллах Всевышний сказал:

«(Признаки верующих, которым обещан Рай): кающиеся (в своих грехах), поклоняющиеся (только одному Аллаху), восхваляющие (Его), странствующие [постящиеся], кланяющиеся в пояс, падающие ниц, повелевающие (людям) (совершать) одобряемое и удерживающие от (совершения) неодобряемого, соблюдающие ограничения (которые установил) Аллах. И обрадуй же (этих) верующих»<sup>310</sup>.

Один из признаков таких верующих — призыв к одобряемому и удерживание от порицаемого. Это указывают на великую степень данного деяния.

Аллах Всевышний упомянул призыв к одобряемому и удерживание от порицаемого среди этих великих признаков. Как же человек после этого может пренебрежительно относиться к данному делу?! Ты видишь, как он говорит о тех, кто велит совершать одобряемое: «Они влезают в дела людей, они следят за каждой ошибкой, они раскрывают тайны людей». Этими словами люди искажают

<sup>&</sup>lt;sup>310</sup> Сура ат-Тауба, аят 112.

суть призыва к одобряемому и удерживания от порицаемого.

В суре «Худ» Аллах Всевышний упомянул наказание, постигшие предыдущие общины, а затем сказал:

«О, если бы были среди поколений (живших) до вас мудрые люди, которые удерживали бы (других) от нечестия на земле! Такими были лишь немногие из числа тех, кого Мы спасли»<sup>311</sup>.

Если бы среди этих народов были люди, приказывающие совершать одобряемое и удерживающие от порицаемого, то их не постигло бы уничтожение.

■ «Такими были лишь немногие из числа тех, кого Мы спасли…» — эти слова указывают на то, что спасутся лишь люди, призывающие к одобряемому и удерживающие от порицаемого. Что же касается всех остальных людей, то Аллах сказал:

«А беззаконники последовали за тем, что было даровано им, и стали грешниками»<sup>312</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>311</sup> Сура Худ, аят 116.

<sup>&</sup>lt;sup>312</sup> Сура Худ, аят 117.

Мы просим у Аллаха защиты от этого! Их постигло мучительное наказание, от которого седеют волосы. О если бы они прислушивались к словам Аллаха!

Также Аллах Всевышний сказал:

«И Господь твой не таков, чтобы погубить селения по несправедливости, в то время когда обитатели их являются творящими благое»<sup>313</sup>.

■ «...в то время, когда обитатели их являются творящими благое...» — то есть: исправляют людей, повелевают совершать одобряемое и удерживают от порицаемого. Если дело обстоит так, то Аллах не наказывает людей. Наказание постигает людей тогда, когда грехи сильно распространяются и никто не велит совершать одобряемое и никто не удерживает от порицаемого.

Всё это указывает на то, что исламская община обязана призывать к одобряемому и удерживать от порицаемого, а иначе её может постигнуть скорое наказание.

Аллах Всевышний губил предыдущие народы именно из-за того, что среди них не было благоразумных людей, призывающих к одобряемому и удерживающих от порицаемого.

Также Аллах Всевышний сказал:

<sup>&</sup>lt;sup>313</sup> Сура Худ, аят 116.

«И, непременно и обязательно, Аллах поможет тому, кто помогает Ему,— (ведь) поистине, Аллах, однозначно, всесилен, (и) всемогущ! (Мы обещали Свою помощь и поддержку тем) которые, если Мы их укрепим на земле — совершают (обязательную) молитву (надлежащим образом), и дают обязательную милостыню [закят], и повелевают (людям) (совершать) одобряемое и удерживают от (совершения) неодобряемого. И у Аллаха — завершение (всех) дел» 314.

Аллах Всевышний укрепит на земле только тех, кто описан такими качествами. Посмотри же, как Аллах связал призыв к одобряемому и удерживание от порицаемого с молитвой и закятом. Как же человек может пренебрежительно относиться к этому делу, когда Аллах связал это дело с молитвой и закятом?! Аллах Всевышний пообещал Свою помощь и поддержку тем, кто описан этими качествами. Аллах сказал: «И, непременно и обязательно, Аллах поможет тому, кто помогает Ему». Таково обещание Аллаха!

- «...тому, кто помогает Ему...» то есть: подчиняется Аллаху, совершает то, что повелел Аллах, и оставляет то, что запретил Аллах, помогает Его религии.
- «...Аллах поможет...» то есть: возвысит этого человека и укрепит его, поможет ему против врагов.
- «И у Аллаха завершение (всех) дел...» все дела в руках Аллаха. Аллах Всевышний непременно поможет

<sup>&</sup>lt;sup>314</sup> Сура аль-Хаджж, аяты 40–41.

тому, кто хорошо относится к Нему, выстаивает молитву, выплачивает закят, велит совершать одобряемое и удерживает от порицаемого. А кто погубит эти вещи, того Аллах оставит без помощи.

Также Аллах Всевышний сказал:

﴿ وَعَدَ اللَّهُ الَّذِينَ آمَنُوا مِنكُمْ وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ لَيَسْتَخْلِفَنَّهُمْ فِي الْأَرْضِ كَمَا اسْتَخْلَفَ الَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ وَلَيُمَكِّنَنَّ لَهُمْ دِينَهُمُ الَّذِي ارْتَضَىٰ لَهُمْ وَلَيُبَدِّلَنَّهُم مِّن بَعْدِ خَوْفِهِمْ أَمْنًا ۚ يَعْبُدُونَني لَا يُشْرِكُونَ بِي شَيْئًا ۚ وَمَن كَفَرَ بَعْدَ ذَٰلِكَ فَأُولَئِكَ هُمُ الْفَاسِقُونَ ﴾ «Обещал Аллах тем из вас, которые уверовали и творили праведные деяния, что Он непременно сделает их наместниками на земле, подобно тому, как Он сделал наместниками тех (верующих), которые были до них. И Он непременно утвердит им их религию, которую Он одобрил для них, и Он непременно даст им взамен после их страха безопасность. (И это будет при условии, что) они будут поклоняться Мне, не приобщая ко Мне ничего в сотоварищи. А кто после этого станет неверным, то такие — они являются непокорными!»<sup>315</sup>

Аллах Всевышний обещал тем, которые уверовали великую награду: «Он непременно сделает их наместниками на земле». Иначе говоря, даст им власть над людьми

<sup>&</sup>lt;sup>315</sup> Сура ан-Нур, аят 55.

при условии: «(И это будет при условии, что) они будут поклоняться Мне, не приобщая ко Мне ничего в сотоварищи».

Кто выполнит обещание, данное Аллаху, тому Аллах дарует то, что Он обещал:

«И верно соблюдайте Мой завет, тогда и Я буду соблюдать завет с вами»<sup>316</sup>.

Также говорил мудрец Лукман, наставляя своего сына:

«О, сын мой! Совершай молитву, и повелевай (людям совершать) одобряемое, и удерживай (их) от (совершения) порицаемого и терпи то, что тебя постигает»<sup>317</sup>.

Недостаточно просто повелевать людям совершать одобряемое, нужно вместе с этим также и удерживать людей от порицаемого. Недостаточно тебе просто говорить людям: «Молитесь! Совершай хадж!» Непременно ты должен также говорить: «Оставьте грехи! Оставьте прелю-

<sup>316</sup> Сура аль-Бакара, аят 40.

<sup>&</sup>lt;sup>317</sup> Сура Лукман, аят 17.

бодеяние! Оставьте воровство! Оставьте опьяняющие напитки!» Ты должен удерживать их от всех грехов. Ведь, Аллах Всевышний во всех приведенных нами аятах не упомянул просто призыв к одобряемому. Вместе с этим призывал Он всегда упоминал удерживание от порицаемого. Одного недостаточно без второго. Эти два дела тесно связаны друг с другом.

Есть люди, которые совершают много благих деяний, но они смешивают их с грехами и ослушанием. Эти грехи могут сделать их благие деяния тщетными. Возможно такое, что на Весах скверные поступки перевесят благодеяния, и человек погибнет в День Воскресения. Поэтому недостаточно того, что ты велишь людям совершать одобряемое, побуждает их к добру. Вместе с этим ты обязан также удерживать их от порицаемых поступков и злодеяний.

В другой суре Аллах Всевышний сказал:

«Клянусь временем, (что) поистине, человек непременно (окажется) в (величайшем) убытке»  $^{318}$ .

Иначе говоря, каждый человек без всякого исключения. Цари и нищие, свободные и рабы, мужчины и женщины, арабы и неарабы,— все они окажутся в убытке. Исключением являются лишь люди, которые воплотили в себе четыре качества, спасающие от убытка:

<sup>&</sup>lt;sup>318</sup> Сура аль-'Аср, аяты 1–2.

«...кроме тех, которые уверовали (в Аллаха), и совершали праведные деяния, и заповедали друг другу истину, и заповедали друг другу терпение»<sup>319</sup>.

- 1 Вера в Аллаха они уверовали в Аллаха твердой и правильной верой, и придерживались истинного единобожия. Они уверовали в Аллаха, и в Его имена и атрибуты. И эта вера обязательно должна сопровождаться знанием. Ведь, правильная вера зиждется на знании. Невозможно обрести твердую и правильную веру без приобретения знаний об Аллахе и Его религии.
- 2 Праведные деяния они совершали благие деяния, и обязательные из них, и желательные.
- 3 Призыв к истине речь идёт о велении совершать одобряемое и об удерживании от порицаемого.
- 4 Призыв к терпению если человек призывает людей к одобряемому и удерживает от порицаемого, то люди начинает наносить ему обиды, оскорблять, порицать и угрожать. Поэтому человек, призывающий к истине, должен проявлять на этом пути терпение. Как сказал Лукман, обращаясь к своему сыну:

<sup>&</sup>lt;sup>319</sup> Сура аль-'Аср, аяты 1–2.

## ﴿ يَا بُنَيَّ أَقِمِ الصَّلَاةَ وَأُمُرْ بِالْمَعْرُوفِ وَانْهَ عَنِ الْمُنكَرِ وَاصْبِرْ عَلَىٰ مَا أَصَابَكَ ﴾

«О, сын мой! Совершай молитву, и повелевай (людям совершать) одобряемое, и удерживай (их) от (совершения) порицаемого и терпи то, что тебя постигает»<sup>320</sup>.

Сообщается со слов Абу Са'ида аль-Худри 💨: «Я слышал, как посланник Аллаха 🏶 говорил:

"Пусть тот из вас, кто увидит нечто порицаемое, изменит это своей рукой. Если он не сможет сделать этого, пусть изменит порицаемое своим языком, а если не сможет и этого, то своим сердцем, что будет наиболее слабым проявлением веры"». — [Муслим, 49].

- «Пусть тот из вас, кто увидит нечто, порицаемое…» — в этих словах обращение ко всем верующим.
- «...нечто, порицаемое...» пророк 

  пример не упомянул какой-либо конкретный пример порицаемого. Его слова охватывают все виды порицаемых поступков.
- «...*пусть изменит это своей рукой...»* то есть: устранит этот вид порицаемого.
- «Если он не сможет сделать этого, пусть изменит порицаемое своим языком, а если не сможет и этого, то своим сердцем, что будет наиболее слабым прояв-

<sup>&</sup>lt;sup>320</sup> Сура Лукман, аят 17.

**лением веры»** — в данном хадисе пророк ∰ поделил мусульман на три группы.

1 — Люди, обладающие властью и силой — они удаляют порицаемое своей рукой. Речь идёт о правителе государства и об его заместителях. Также речь идёт о полиции, сотрудникам которой правитель государства получил заниматься изменением порицаемого. Также, например, хозяин дома имеет власть над теми, кто живет в его доме. Поэтому пророк ∰ сказал:

«Приказывайте своим детям совершать молитву, начиная с семи лет, бейте их (за оставление молитвы), начиная с десяти лет, и укладывайте их спать раздельно». — [Абу Дауд, 494–495. Хадис достоверный. См. «Ируа уль-Гъалиль», 247, 298].

Также Аллах Всевышний сказал:

«И вели своей семье (cosepmamb) молитву и сам будь терпелив в ней» $^{321}$ .

А также:

«О те, которые уверовали! Оберегайте самих себя и свои семьи от Огня»<sup>322</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>321</sup> Сура Та Ха, аят 132.

<sup>322</sup> Сура ат-Тахрим, аят 6.

2 — Люди, у которых нет власти — простые люди должны порицать порицаемое своим языком. Иначе говоря, они увещевают людей, дают им искренние советы и напоминают им об Аллахе. Они разъясняют людям то, что запретил Аллах. Что же касается людей, совершающих грехи, то они увещевают их наедине. Например, можно сказать человеку, совершающему грех: «О, такой-то, не подобает тебе совершать этот грех, ведь, ты хороший человек из праведной семьи. Не подобает тебе такое». Самое главное не говори это перед людьми, а увещевай его втайне.

Также нужно сообщать об увиденном порицаемом правителю государства. Также нужно порицать порицаемое с помощью пера. Иначе говоря, человек должен писать статьи об исламе в газетах и журналах, предостерегая людей от грехов и порицаемых поступков.

3— Если человек не обладает знаниями, не знает о том, что запрещено, а что дозволено, то пусть порицает порицаемое сердцем. То же самое касается человека, которому какие-то обстоятельства мешают говорить истину языком. Он должен порицать порицаемое сердцем, должен ненавидеть этот грех, отдаляться от людей, совершающих его. Он не должен сидеть с грешниками, не должен есть с ними и пить, не должен смеяться вместе с ними.

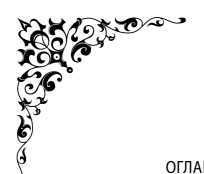
Об этой третьей степени пророк @ сказал:

«...это будет наиболее слабым проявлением веры». А в другой версии сказано: «...и нет после этого веры (имана) даже с размером в горчичное зерно». — [Муслим, 50].

Если человек не порицает порицаемое даже сердцем, то у него нет никакой веры. Если бы у него была хотя бы слабая вера, он непременно порицал бы порицаемое, как минимум, своим сердцем. А Аллах знает лучше!

ПУСТЬ АЛЛАХ БЛАГОСЛОВИТ И ПРИВЕТСТВУЕТ ПРОРОКА МУХАММАДА, ЕГО СЕМЬЮ И ВСЕХ ЕГО СПОДВИЖНИКОВ!







| предисловие                                                                   | 3  |
|-------------------------------------------------------------------------------|----|
| УРОК ПЕРВЫЙ: СВЯЩЕННЫЙ КОРАН О ЕДИНОБОЖИИ                                     | 5  |
| 1 — ВАЖНОСТЬ ЕДИНОБОЖИЯ                                                       | 5  |
| 2 — ЧТО ТАКОЕ ЕДИНОБОЖИЕ?!                                                    | 13 |
| 3 — ВИДЫ ЕДИНОБОЖИЯ                                                           | 14 |
| 4—ПОНИМАНИЕ ЕДИНОБОЖИЯ У ФИЛОСОФОВ                                            | 17 |
| 5 — ЕДИНОБОЖИЕ, ТРЕБУЕМОЕ ОТ ЛЮДЕЙ.                                           | 21 |
| 6 — ТРИ ВИДА ЕДИНОБОЖИЯ В КОРАНЕ                                              | 23 |
| 7 — ДЛЯ ЧЕГО В КОРАНЕ ГОВОРИТСЯ О ГОСПОДСТВЕ АЛЛАХА?!                         | 29 |
| 8 — УКАЗАНИЕ НА ЕДИНОБОЖИЕ В АЯТЕ АЛЬ-КУРСИ                                   | 32 |
| 9 — УКАЗАНИЕ НА ЕДИНОБОЖИЕ В СУРАХ «АЛЬ-КАФИРУН» И «АЛЬ-ИХЛЯС»                | 36 |
| 10 — УКАЗАНИЕ НА ЕДИНОБОЖИЕ В СУРЕ «АЗ-ЗУМАР»                                 | 38 |
| УРОК ВТОРОЙ: СУРА «АЛЬ-ФАТИХА»                                                | 45 |
| 1 — ВЕЛИКОЕ ПОЛОЖЕНИЕ СУРЫ «АЛЬ-ФАТИХА».                                      | 45 |
| 2 — ЧТЕНИЕ СУРЫ «АЛЬ-ФАТИХА» В МОЛИТВЕ                                        | 45 |
| 3 — ДРУГИЕ НАЗВАНИЯ СУРЫ «АЛЬ-ФАТИХА»                                         | 49 |
| 4 — СКОЛЬКО АЯТОВ В СУРЕ «АЛЬ-ФАТИХА»?!                                       | 52 |
| 5 — РАЗЪЯСНЕНИЕ ФРАЗЫ «Я ПРИБЕГАЮ К АЛЛАХУ ЗА ЗАЩИТОЙ ОТ ПОБИВАЕМОГО ШАЙТАНА» | 55 |
| 6— РАЗЪЯСНЕНИЕ ФРАЗЫ «С ИМЕНЕМ АЛЛАХА, МИЛОСТИВОГО И МИЛУЮЩЕГО».              | 58 |
| 7 — ТОЛКОВАНИЕ СУРЫ «АЛЬ-ФАТИХА»                                              | 60 |
| 8 — ДОСТОИНСТВО СУРЫ «АЛЬ-ФАТИХА»                                             | 72 |
| 9 — ПОЛЬЗЫ, ИЗВЛЕКАЕМЫЕ ИЗ СУРЫ «АЛЬ-ФАТИХА»                                  | 74 |

| УРОК ТРЕТИЙ: СУРА № 2 «АЛЬ-БАКАРА» — АЯТЫ 1—20              | 77  |
|-------------------------------------------------------------|-----|
| 1 — ВИДЫ ЛЮДЕЙ ПО ОТНОШЕНИЮ К КОРАНУ                        | 82  |
| 2 — КОГДА ПОЯВИЛОСЬ ЛИЦЕМЕРИЕ?!                             | 96  |
| УРОК ЧЕТВЕРТЫЙ: СВЯЩЕННЫЙ КОРАН О РЕЛИГИИ ИСЛАМ             | 113 |
| 1 — ЧТО ТАКОЕ ИСЛАМ?                                        | 113 |
| 2 — СТОЛПЫ ИСЛАМА В СВЯЩЕННОМ КОРАНЕ                        | 124 |
| 3 — СТОЛПЫ ИСЛАМА В СУННЕ ПРОРОКА 🎡                         | 145 |
| УРОК ПЯТЫЙ: СВЯЩЕННЫЙ КОРАН О ВЕРЕ [ИМАН]                   | 157 |
| 1—СТОЛПЫ ВЕРЫ                                               | 162 |
| 2 — ИЗ-ЗА ЧЕГО ЧЕЛОВЕК ЛИШАЕТСЯ ВЕРЫ ПОЛНОСТЬЮ?             | 185 |
| 3 — ИЗ-ЗА ЧЕГО ВЕРА ЧЕЛОВЕКА СЛАБЕЕТ?                       | 187 |
| УРОК ШЕСТОЙ: СВЯЩЕННЫЙ КОРАН О НЕВЕРИИ И МНОГОБОЖИИ         | 193 |
| 1 — ВИДЫ НЕВЕРИЯ                                            | 194 |
| 2 — ВИДЫ ЛИЦЕМЕРИЯ                                          | 203 |
| 3 — МАЛОЕ НЕВЕРИЕ                                           | 205 |
| 4— ЧТО ТАКОЕ МНОГОБОЖИЕ?                                    | 208 |
| 5 — ВИДЫ МНОГОБОЖИЯ                                         | 209 |
| ВЕЛИКУЮ УГРОЗУ ДЛЯ МИРСКОЙ ЖИЗНИ И ЖИЗНИ ВЕЧНОЙ             | 219 |
| 7 — ТО, ЧТО ДЕЛАЕТ ИСЛАМ НЕДЕЙСТВИТЕЛЬНЫМ                   | 227 |
| УРОК СЕДЬМОЙ: ПРИЗЫВ К ОДОБРЯЕМОМУ И УДЕРЖИВАНИЕ ОТ ПОРИЦА- |     |
| ЕМОГО                                                       | 239 |
| ОГЛАВЛЕНИЕ                                                  | 269 |



#### КНИГА:

### РАЗЪЯСНЕНИЕ ТРЕХ ОСНОВ

Автор книги:

#### шейх уль-Ислям Мухаммад

(да смилуется над ним Аллах)

Разъяснение шейха

**Салиха ибн Фаузана ибн 'Абдуллаха аль-Фаузана** (да сохранит его Аллах)



#### КНИГА:

# Разъяснение «ЧЕТЫРЕХ ПРАВИЛ»

Автор книги:

#### шейх уль-Ислям Мухаммад

(да смилуется над ним Аллах)

Разъяснение шейха

Салиха ибн Фаузана ибн 'Абдуллаха аль-Фаузана

(да сохранит его Аллах)



